
N°2
2022

APRILE|MAGGIO|GIUGNO

Po
st

e 
Ita

lia
ne

 S
pa

 –
 S

pe
d.

 in
 A

.P
. /

 D
L 

35
3/

20
03

 (c
on

v. 
in

 L
. 2

7/
02

/2
00

4 
n.

46
) A

rt.
 1

, c
. 1

 A
ut

. G
IP

A 
/ C

 / 
RM

 –
 S

eg
no

 n
el

 m
on

do
 €

 1
,7

0 
– 

Co
nt

ie
ne

 I.
P.

Il 30 aprile a Milano la beatificazione di Armida Barelli, la Sorella maggiore
LA  RIVOLUZIONARIA  BIANCA

nel
 m

on
do

DARE UN FUTURO 
AL CATTOLICESIMO 
DEMOCRATICO



CON PASTA FROLLA CON FARINA INTEGRALEAL CACAO CON GOCCE 
DI CIOCCOLATO

Prodotto e confezionato per Fondazione Telethon da

SOSTIENI LA RICERCA CON I CUORI DI BISCOTTO, 
IL REGALO PERFETTO PER LA FESTA DELLA MAMMA

Seguici su #ioperlei www.telethon.it

Soltanto la ricerca consente a mamma Chiara di guardare con coraggio al futuro di Lorenzo, 
nato con la distrofia muscolare di Duchenne. Molte mamme come lei cercano una speranza 

per i loro figli: aiutale anche tu, sostieni la ricerca sulle malattie genetiche rare.       

La ricerca ci dona speranza.

Grazie al sostegno di



1

«P
ace a voi!» (Gv 20, 
19.21.26): sono le pri-
me parole che il Risorto 
rivolge ai discepoli la 
sera di Pasqua. Esse 

hanno lo stesso valore e significato di quel-
la formula di benedizione – «Sia la luce!» 
(Gen 1, 3) – che ha dato inizio alla creazio-
ne del mondo. La pace è il dono pasquale 
che Cristo risorto offre ai discepoli dopo 
essere passato attraverso la morte e sce-
so agli inferi. Egli dona la Sua pace, come 
aveva promesso: «Vi lascio la pace, vi do la 
mia pace. Non come la dà il mondo, io la 
do a voi» (Gv 14, 27). La pace lasciata in 
eredità da Gesù, “nostra pace” (cf. Ef 2,14), 
richiede anche la “spada” (cf. Mt 10, 34). Si 
tratta di una pace che abbatte i muri di se-
parazione sia dell’interventismo ideologico, 
che ricorre compulsivamente al fuoco delle 
armi, sia del pacifismo da sfilata, che non 
riconosce, come extrema ratio, il diritto di 
difendersi con una forza proporzionata alla 
violenza subita.
«Quella di Gesù è un’altra pace – osserva 
papa Francesco –, diversa da quella mon-
dana. Se pensiamo ai conflitti bellici, le 
guerre si concludono, normalmente, in due 
modi: o con la sconfitta di una delle due 
parti, oppure con dei trattati di pace. Non 
possiamo che auspicare e pregare perché 
si imbocchi sempre questa seconda via; 

però dobbiamo considerare che la storia è 
un’infinita serie di trattati di pace smenti-
ti da guerre successive [...]. Invece, come 
dà la sua pace il Signore Gesù? San Paolo 
dice che la pace di Cristo è “fare di due, 
uno” (cf. Ef 2,14), annullare l’inimicizia e 
riconciliare». Nell’embolismo, la breve ora-
zione che nella liturgia eucaristica segue 
immediatamente la recita del Padre nostro, 
la Chiesa chiede a Dio il dono della pace 
che Cristo suo Figlio, “Principe della pace”, 
ci ha ottenuto con la sua Pasqua: «Concedi 
la pace ai nostri giorni». Nella comunità ec-
clesiale la pace è il germoglio che spunta 
dalla radice dell’unità; nella società civile la 
pace è il frutto maturo della giustizia. Nella 
Chiesa gli “operatori di pace” sono “tessi-
tori di comunione”, nella città i “testimoni 
di pace” sono, per così dire, “promotori di 
giustizia”.

LA PACE SGORGA 
DALLA CONVERSIONE 
DEL CUORE
La pace è un dono di Dio da accogliere 
con premura e un progetto, mai totalmente 
compiuto, da realizzare con coraggio, te-
nendo bene a mente che riconciliazione e 
giustizia sociale sono condizioni indispen-
sabili per la pace. «Lo sviluppo – scrive 
Paolo VI nella Populorum progressio – è il 
nome nuovo della pace» fra i popoli, che si 

Concedi 
la pace 
ai nostri 
giorni

di Gualtiero Sigismondi



2

2I2022

fonda su strutture politiche ed economiche 
eticamente orientate, ma queste si edifica-
no su basi solide solo se esistono processi 
interiori di riconciliazione, di bonifica del 
cuore. La pace, prima ancora che dalla fine 
di ogni guerra, sgorga dalla conversione 
del cuore, che è la piattaforma missilistica 
dell’orgoglio e dell’ira, l’arsenale degli or-
digni dell’odio, il poligono di tiro delle armi 
da fuoco delle parole cattive. «In un mon-
do lacerato da lotte e discordie», la ricerca 
sincera della pace ha inizio quando lo Spiri-
to santo piega la durezza dei cuori, li rende 
disponibili al dialogo, disarma la vendetta 
con il perdono. 
All’interno del cantiere della pace, aperto 
a tutti gli uomini, la Chiesa si fa portavo-
ce della “coscienza morale dell’umanità”; 
parla di pace all’imperativo e all’indicativo, 
mai come qualcosa di facoltativo, dichia-
rando che la corsa agli armamenti è un 
furto, un crimine, una pazzia. In Tu non 
uccidere – una sorta di manifesto di pace, 
pubblicato anonimo nel 1955 dopo le tra-
gedie delle due guerre mondiali – don Pri-
mo Mazzolari definisce una “follia” la corsa 
agli armamenti, osservando che «la nostra 
arma di difesa è la giustizia sociale più 
che l’atomica». A tale riguardo il parroco 
di Bozzolo sottolinea che la pace è frutto di 
un disarmo che parte dall’animo e giunge 
alle scelte delle persone fino a quelle degli 
uomini che hanno responsabilità politica.
«La pace – a giudizio del card. Roger 
Etchegaray – non è così semplice come la 
immagina il cuore, ma è più semplice di 
quanto non stabilisca la ragione [...]. Biso-
gna essere almeno in due per fare la pace, 
mentre basta uno solo per fare la guerra!». 
Da questa verità elementare si evince che il 
dialogo è uno strumento efficace per cam-
minare in modo sempre più deciso sulla via 
della pace, che invita a far tacere le armi 

e a restituire la parola alla diplomazia, alla 
mediazione e al negoziato. Indubbiamente, 
la pace ha bisogno del lavoro di quanti han-
no compiti di governo, e tuttavia passa at-
traverso i piccoli gesti della vita quotidiana; 
è il risultato di un processo di purificazione 
ed elevazione culturale, morale e spirituale 
di ogni persona oltre che di tutti i popoli. 
«Per dire addio alla guerra – chiosa il card. 
Etchegaray – non basta dire buongiorno 
alla pace [...]. Molti hanno sulle labbra la 
parola pace, ma pochissimi hanno semi di 
pace nel cavo della mano».
La drammatica cronaca dei nostri gior-
ni difficili, segnati dal tragico conflitto in 
Ucraina che sta lasciando sul campo un or-
ribile fiume di sangue e di lacrime, riporta 
alla mente la riflessione maturata da don 
Primo Mazzolari in Alta Slesia, nel 1920, in 
una zona contesa tra polacchi e tedeschi: 
«Vogliamo l’amore fra i popoli, non l’odio: 
la pace nella giustizia, non la guerra». Que-
ste parole traducono il forte grido di dolore 
del popolo ucraino, per il quale sale a Dio 
una preghiera incessante: «Concedi, o Si-
gnore, che il corso degli eventi nel mondo 
si svolga secondo la Tua volontà di pace». 
Fra gli occhi smarriti di chi ha abbando-
nato il proprio Paese, mi hanno particolar-
mente colpito quelli di un giovane, stanco 
e intirizzito, seduto per terra con le spalle 
rivolte alla strada che lo separa dal confine 
polacco e lo sguardo fisso verso il suo Pa-
ese in fiamme, alimentate dal gelido vento 
della guerra. Quegli occhi, velati di lacrime, 
riportano alla mente il pianto degli Israeliti 
deportati in terra straniera: «Lungo i fiumi 
di Babilonia, là sedevamo e piangevamo 
ricordandoci di Sion» (Sal 137,1). È il Na-
bucco di una stagione della storia che, nel 
suo intreccio di bene e di male, Dio guida 
con un preciso disegno, illuminato dal sole 
di Pasqua. ■g



3

il punto

La redazione di Segno 
e quanti collaborano 
alla realizzazione della rivista 
augurano ai lettori, di cuore, 
di vivere in pieno 
la grazia della Pasqua!

shutterstock.com



N°2|2022 APRILE|MAGGIO|GIUGNO

in questo numero

Innovazione e coraggio
con il magistero 
di Francesco
di Giuseppe Notarstefano

La pace, le istituzioni, 
la giustizia: 
l’eredità viva di Moro
di Angelo Picariello

dossier
Cattolicesimo 
democratico

La rivoluzionaria bianca___________ 10
di Paolo Trionfini

Il cammino verso la beatificazione 
della Sorella maggiore_ ___________ 13
di Silvia Correale

Una buona organizzazione 
serve il bene______________________ 16
di Maria Grazia Tibaldi

Non solo gioielli___________________ 18
di Emanuela Gitto

Quel dialogo tra fede e ragione___ 20
di Antonella Sciarrone Alibrandi

La dimensione internazionale 
nell’orizzonte della pace_ ________ 22
di Chiara Santomiero

La battaglia per dare Squilli 
a tutta la Gf_______________________23
di Chiara Santomiero

39

42

speciale 
 sorella maggiore 9

38

il punto____________________________ 1
di Gualtiero Sigismondi

 focus 
ucraina___________________________6
di Gianni Borsa

Puoi ricevere Segno
anche sul tuo smartphone
Se al momento dell’adesione 
hai fornito il tuo recapito telefonico
e la mail, la rivista dell’associazione 
potrà arrivarti attraverso gli strumenti 
di messaggistica diretta 
su smartphone e pc. 

Registra sulla tua rubrica 
telefonica il numero 3316819140

Segui anche la pagina 
facebook.com/segnonelmondo

«Voglio fidarmi unicamente 
del Sacro Cuore»_________________ 24
di Barbara Pandolfi

LE TESTIMONIANZE
Ci formò libere e liberate_________ 26
di Franca Satta Marchi

La sua voce tuonava 
e ci faceva uscire di casa_ ________27
di Restituta De Lucia

LE INIZIATIVE A MILANO
Da Milano al mondo______________ 28

A misura delle nuove generazioni___ 29
di Maria Teresa Antognazza

Un percorso interattivo 
per conoscere meglio 
la Sorella maggiore_ _____________ 30

Un secolo di storia 
nella vita di Armida_ ______________ 31

GRANDI STORIE
Don Mario Ciceri, 
la santità dell’ordinario_ _________ 32
di Cristiano Passoni

Sulle orme di fratello Charles_____ 34
di Gianni Di Santo



L’abbonamento comprende 4 numeri della rivista e il testo per 
accompagnare la vita spirituale dei laici ogni domenica dell’anno.

abbonamenti
Ordinario ___________________________	€ 10,00
Riservato ai soci di Azione Cattolica _________	€ 5,00
Estero ____________________________	 € 50,00 
Sostenitore _________________________	€ 50,00 

Puoi pagare con:
•	 carta di credito sul sito editriceave.it/riviste/segno-nel-mondo
•	 conto corrente postale 
	 n. 97314009 Iban IT 48 M076 0103 2000 0009 7314 009
• 	bonifico bancario Credito Valtellinese S.c. 
	 Iban IT 77 A 05216 03229 000000002163
intestati a Fondazione Apostolicam Actuositatem, via Aurelia, 481 – 00165 Roma

Reg. al Trib. di Roma n. 13146/1970 del 02/01/1970

Direttore Giuseppe Notarstefano

Direttore Responsabile Marco Iasevoli

Redazione Gianni Di Santo

Contatti redazione
direttoresegno@azionecattolica.it – g.disanto@azionecattolica.it

Hanno collaborato a questo numero
Maria Teresa Antognazza*, Luca Bortoli, Raimondo Cacciotto, 
Silvia Correale, Francesco Crinelli, Restituta De Lucia, Mario Diana, 
Emanuela Gitto, Giuseppe Irace, Dario Maresca, Fabiana Martini, 
Giuseppe Notarstefano, Barbara Pandolfi, Cristiano Passoni, 
Angelo Picariello, Stefano Proietti, Chiara Santomiero*, 
Franca Satta Marchi, Antonella Sciarrone Alibrandi, Gualtiero Sigismondi, 
Benedetta Simon, Maria Grazia Tibaldi, Paolo Trionfini.

* L’articolo è stato rilasciato sotto licenza Creative Commons CC BY-NC-ND.

Editore 
Fondazione Apostolicam Actuositatem
via della Conciliazione, 1 – 00193 Roma

Direzione e amministrazione 
via Aurelia, 481 – 00165 Roma 
tel. 06.661321 (centralino) – fax 06.6620207
abbonamenti@editriceave.it

Progetto grafico e impaginazione
Editrice Ave | Veronica Fusco

Foto di copertina shutterstock.com
Foto shutterstock.com, Romano Siciliani, Archivio Ac, Archivio Isacem 

Stampa 
MEDIAGRAF S.p.A. – Noventa Padovana (Pd)
Chiuso in redazione il 4 aprile 2022

Tiratura 49.000 copie
Alle copie cartacee si aggiungono i 73.000 lettori, giovani e adulti, 
soci o abbonati, che ricevono Segno nel mondo in versione digitale (pdf).
Il pdf della rivista è disponibile anche su segnoweb.azionecattolica.it 

 Associato all’USPI (Unione Stampa Periodica Italiana)

La certificazione PEFC™ garantisce che la materia prima per 
la produzione della carta deriva da foreste gestite in maniera 
sostenibile secondo standard rigorosi riconosciuti a livello 
internazionale che tutelano le foreste, l’ambiente e i lavoratori.

Trimestrale dell’Azione Cattolica Italiana
N° 2I2022 aprile-maggio-giugno

perch  credere
La riforma 
della fraternità
di Mario Diana

61
la foto
La speranza della pace___________ 64

La “buona” politica 
è un esercizio 
d’amore
intervista con Ernesto Preziosi di Gianni Di Santo

«Servire le persone 
e non servirsi 
degli incarichi»
intervista con Debora Cilento di Luca Bortoli

L’impegno pubblico 
come “un modo 
di credere”
intervista con Francesco Russo di Fabiana Martini

ESPERIENZE
Responsabilità e gratuità, 
valori politici_____________________ 52
di Benedetta Simon

Il sale non basta più______________ 53
di Giuseppe Irace

Passione, non ossessione________ 54
di Raimondo Cacciotto

Non arrocchiamoci, 
portiamo aria fresca_ ____________ 55
di Dario Maresca

Le comunità ecclesiali come 
laboratori di bene comune_ ______ 56
di Francesco Crinelli

SOVVENIRE
8xmille alla Chiesa cattolica: 
nulla di scontato__________________57
colloquio con Massimo Monzio Compagnoni 
a cura di Stefano Proietti

Laici e preti
Dall’agendocrazia
al primato del Battesimo_________ 59
di Luca Bortoli

48

50

46



6

2I2022

N
on sempre le decisioni in casa Ue 
sono rapide, all’altezza delle ur-
genze né tanto meno coordinate. 
Eppure la minaccia russa e le ri-
cadute su larga scala del conflitto 

bellico nel cuore del vecchio continente 
hanno nuovamente smosso le acque rista-
gnanti fra i Ventisette.
La prima sfida impostasi all’Europa all’indo-
mani dell’attacco della Russia all’Ucraina ha 
riguardato l’accoglienza di milioni di rifugiati. 
Aprire i confini nazionali, e le porte di casa, ai 
profughi in fuga dalla guerra è parso dovero-
so. Settimane di missili e granate, con morti, 
feriti, popolazioni in fuga sotto i bombarda-
menti hanno aperti gli occhi dei leader dei 
Paesi Ue e anche quelli delle opinioni pub-

di Gianni Borsa

Ancora una volta i più aspri 
tornanti della storia sollecitano 
passi avanti dell’integrazione 
europea. Ciò che fra 2020 
e 2021 era avvenuto in risposta 
alla pandemia Covid-19 
si sta ripresentando 
con la guerra in Ucraina.

L’Ucraina 
richiama l’Ue
alla propria 
missione 
di pace

ucraina

bliche nazionali. I media hanno mostrato, in-
sistentemente (e giustamente), case distrut-
te, città rase al suolo. La pace, troppe volte 
data per scontata in Europa, è stata messa al 
bando, così come è apparsa compromessa 
la credibilità della grande nazione russa, go-
vernata da un pericoloso nazionalista, affian-
cato da gerarchi, oligarchi e uomini d’affari 
senza scrupoli. 
Si è rivelata dunque la necessità di ospitare 
soprattutto donne e bambini nei paesi con-
finanti con l’Ucraina. Ognuno ha fatto la sua 
parte, a cominciare dalla Polonia. Ma anche 
Moldova (un paese poverissimo), Slovac-

focus



7

chia, Romania, Ungheria, Bulgaria… Stati 
di prima accoglienza ma anche di transi-
to: nel senso che è stata immediatamente 
chiesta, e ottenuta, una “redistribuzione” 
dei rifugiati: quella stessa redistribuzione 
che non è mai stata concessa all’Italia e ai 
paesi mediterranei “di primo approdo” che 
da anni accolgono un numero infinito di mi-
granti da Africa e Medio oriente. 
Ma questo non è il tempo delle recrimina-
zioni: occorrono alloggi, cibo, cure medi-
che, scuole per i più piccoli... Ci sono di 
mezzo vite umane, fragilissime, segna-
te dalla violenza, dai distacchi familiari, 
dall’abbandono dei propri villaggi e città. 
In questo senso il coordinamento da par-
te dell’Unione europea è apparso decisivo. 
Solidarietà concreta, come quella espressa 
con vaccini e attrezzature sanitarie per la 
risposta alla pandemia.  
Al contempo si è imposto il dato militare e 
geopolitico. Imporre o meno pesanti san-

zioni alla Russia? Aiutare o meno l’Ucraina 
nella difesa armata della propria gente e 
della propria terra? Posto che, non facen-
do parte della Nato, non era previsto un 
appoggio militare “sul campo” all’eserci-
to ucraino, si è intrapresa una fornitura di 
armamenti – oltre che di aiuti umanitari 
e finanziari –, evitando però la discesa in 
campo delle forze armate dei paesi europei, 
la quale avrebbe probabilmente esteso il 
conflitto all’intera Europa e oltre.
Ci si è però resi conto, ancora una volta, che 
rimane aperto il capitolo della politica estera 
e di sicurezza comune dell’Unione europea 
(Pesc). Ovvero, la mancanza di una Pesc de-
cisa di comune accordo, e, se necessario, a 
maggioranza, liberando questo settore della 
politica europea dal cappio del voto all’una-
nimità in sede di Consiglio europeo. Non è 
infatti possibile immaginare che l’Europa ab-
bia voce in capitolo a livello internazionale, 
e tanto meno costruire una difesa comune, 

shutterstock.com | Drop of Light



8

2I2022

senza una politica estera unitaria, parlando a 
una sola voce sullo scenario globale.
Una posizione comune che – va detto – non 
avrebbe esclusivo interesse politico o nel 
campo della difesa. Perché, com’è risaputo, 
la coesione interna ai Ventisette e la loro pre-
senza tra gli “attori” mondiali, ha a che fare 
con le relazioni economiche e commerciali, 
con investimenti, ricerca e innovazione, con 
le forniture energetiche e così via. La “casa 
comune” europea potrebbe ulteriormente 
consolidarsi, e crescere sotto diversi punti 
di vista, se vi fosse una reale convergenza 
sul modo di interpretare il proprio ruolo nello 
scacchiere multipolare.
Sarà probabilmente questo il prossimo banco 
di prova per l’Ue che nel passato recente ha 
perduto l’occasione (per quanto tragica fos-
se) della crisi del debito sovrano per rinsal-
dare il mercato unico; ugualmente ha perso 
il treno per realizzare una politica migratoria 
comune nonostante le pressioni migratorie 
provenienti da Africa e Medio oriente negli 
anni scorsi, che peraltro proseguono tuttora. 

Ancora una osservazione. Uno degli elementi 
più tristi emersi dal conflitto tra Mosca e Kiev 
sono state le prese di posizione delle chiese 
cristiane di quei paesi. Soprattutto la chiesa 
ortodossa russa si è apertamente schiera-
ta dalla parte dell’aggressore Putin, quasi 
a giustificare una nuova “crociata” segnata 
dal sangue. Non sono mancati dal resto del 
mondo ortodosso saggi interventi affinché si 
facessero tacere le armi, tornando alla poli-
tica e alla diplomazia. Eppure, anche questa 
volta, è stata la voce del pontefice cattolico 
quella che più di ogni altra si è levata, senza 
fraintendimenti né sbavature, a favore della 
pace. «Bisogna abolire la guerra», ha detto 
papa Francesco. Si tratta di un auspicio pro-
fetico, eppure limpido: la sola via per evitare 
nuove sofferenze ai popoli della terra.
L’Unione europea, nata all’indomani della se-
conda guerra mondiale proprio per riportare 
la pace duratura tra gli Stati del continente, 
non dovrebbe mai scordarsi questa sua “vo-
cazione”. La storia stessa richiama l’Europa 
alla sua irrinunciabile missione di pace. ■g

shutterstock.com | Janossy Gergely

ucraina
focus



so
re

ll
a 

m
ag

gi
or

e
Sabato 30 aprile 2022 nel Duomo di Milano ci sarà la 
beatificazione di Armida Barelli. Il rito sarà presieduto 
dal cardinale Marcello Semeraro, prefetto della Con-
gregazione delle Cause dei Santi, in rappresentanza 
di papa Francesco. Nella stessa celebrazione verrà  
beatificato anche il venerabile Mario Ciceri, sacerdote 
della diocesi ambrosiana.
L’Azione cattolica italiana fa parte del Comitato di bea-
tificazione e canonizzazione insieme alla diocesi di Mi-
lano, all’Università Cattolica del Sacro Cuore e all’Isti-
tuto secolare delle Missionarie della Regalità di Cristo.
Segno dedica alla “Sorella maggiore” uno speciale cer-
to non esaustivo, ma che potrà essere utile, ci augu-
riamo, a promuoverne la conoscenza anche presso i 
soci più giovani.
Lo “speciale” si conclude introducendoci anche alla 
canonizzazione, il 15 maggio, di Charles de Foucauld.

©
 A

rc
hiv

io
 Is

ac
em



10

2I2022

sorella maggiore
speciale

di Paolo Trionfini

La rivoluzionaria 
bianca

L’
imminente beatificazione di Ar-
mida Barelli ci induce a riper-
correre la parabola storica delle 
Gioventù femminile di Azione 
cattolica, da lei fondata nel 

1918 dopo l’esperienza a livello della dio-
cesi di Milano nell’anno precedente, che 
Benedetto XV le chiese di estendere in tut-
ta Italia. In questa pur sintetica ricostruzio-
ne, ci si può appoggiare alle memorie della 
stessa fondatrice, La sorella maggiore rac-
conta..., che scrisse in occasione del tren-
tennale della Gf, un’«impresa pazzesca», 
per riprendere l’espressione comunicata 
a padre Enrico Mauri, il primo assistente 
centrale, a testimonianza dell’intenzione di 
voler comporre un «ritratto collettivo», che 
richiamava il protagonismo diffuso dell’as-
sociazione, intenzionalmente lontano dalle 
dinamiche del passato che avevano visto 
prima la fondazione, poi l’approvazione di 
un ordine. 

Ricordare la figura 
di Armida Barelli e la storia 
della Gioventù femminile 
significa portare nel presente 
idee e passioni che ancora oggi 
possono profondamente aiutare 
la Chiesa e la società italiana.

CON ARMIDA SBOCCIA 
L’APOSTOLATO LAICALE 
AL FEMMINILE
Nel caso della Gf, appunto, fu lo stesso 
pontefice a chiedere alla Barelli di creare 
l’associazione, che oltre tutto coinvolgeva 
giovani donne, superando così i limiti di un 
coinvolgimento per lo più destinato, almeno 
sul piano ecclesiale, alla generazione adul-
ta maschile. Fu in quest’ottica che la nuova 
associazione venne incardinata nell’Unione 
fra le donne cattoliche d’Italia, fondata die-
ci anni prima da Maria Cristina Giustiniani 
Bandini, dando vita all’Unione femminile 
cattolica italiana, anche come forma di tu-
tela delle più mature. Al di là dell’assetto 
organizzativo, la Gf costituiva un «grande 
fatto della storia contemporanea del Pae-
se». Sotto questo angolo visuale, se non in 
termini emancipazionisti, peraltro lontani 
dall’indole della Barelli, l’associazione con-
tribuì alla promozione femminile di milioni 
di donne in Italia, contribuendo fattivamente 
alla loro crescita sociale e alfabetizzazione 
culturale, ma anche al coinvolgimento ec-
clesiale e alla partecipazione politica. Non 
è dunque un caso che il sacerdote torinese 
don Carlo Chiavazza la definì la «rivoluzio-
naria bianca», proprio in riferimento alla 
più numerosa organizzazione femminile di 
massa nella storia dell’Italia. Attraverso il 
racconto della fondatrice, emerge, infatti, 



11

sorella maggiore
speciale

un affresco vivido delle trasformazioni della 
condizione della donna in una stagione di 
radicali cambiamenti dell’universo valoriale 
di genere, passato al vaglio delle strettoie 
del ventennio fascista, per riemergere in 
forme di rinnovato protagonismo alla prova 
della democrazia nel dopoguerra.
A questo livello, si può cogliere più incisiva-
mente l’intreccio con il profilo religioso per 
piegare le resistenze innanzitutto culturali 
che ostacolavano l’affermazione dell’idea 
dell’apostolato laicale al femminile, che 
poteva contare solamente sul modello “eli-
tario” dell’organizzazione della Giustiniani 
Bandini.
Anche se apertamente non incontrò opposi-
zioni di principio, la Barelli, stando alla sua 
narrazione, dovette risalire la china di silen-
ziosa diffidenza, che ostacolava l’accetta-

zione dei cardini attorno ai quali si costruì 
la Gf, la cui identità profonda era legata a 
caratteri fortemente innovativi, se non di-
rompenti, rispetto all’ideale improntato alla 
passività disegnato per le donne che non 
avevano responsabilità familiari.
La storia della Gf, come risulta dalle dense 
pagine delle memorie, è stata anche un riu-
scito progetto di elevazione popolare all’in-
segna dell’interclassismo: «Si cominciava a 
capire e a realizzare – annotava la Barel-
li – il contatto tra le diverse classi sociali 
così difficile specialmente nel Mezzogiorno, 
per la timidezza dei più umili da una parte 
e l’opposizione delle famiglie aristocratiche 
così numerose dall’altra». Erano, in altri ter-
mini, giovani di differente estrazione che, in 
un clima di “amicizia spirituale”, percorre-
vano un cammino comune.

©
 A

rc
hi

vi
o 

Is
ac

em

Gioventù 
femminile 

al Colosseo, 
Roma 1928. 

Per le foto di 
questo speciale 

si ringrazia 
Archivio Isacem 
- Istituto per la 

storia dell’Azione 
cattolica e del 

movimento 
cattolico in Italia 

Paolo VI



12

2I2022

sorella maggiore
speciale

FORMAZIONE, 
RESPONSABILITÀ, LAICITÀ 
E POPOLARITÀ: 
ARMIDA HA DATO UNA 
DIREZIONE A TUTTA L’AC 
Per questa strada, fu alimentata una robusta 
formazione religiosa proiettata alla progres-
siva assunzione di responsabilità associative 
da parte delle militanti, che erano chiamate a 
un apostolato attivo negli ambienti extra-do-
mestici. L’irradiazione della Gf procedette per 
cerchi concentrici, raggiungendo in breve 
tempo anche le realtà più periferiche della 
«nazione cattolica», componendo una varietà 
di registri anche religiosi in un quadro unita-
rio, per sostenere un «movimento femmini-
le, cattolico, organico e soprannaturalmente 
ispirato, identico in tutta Italia». Di qui si pos-
sono comprendere gli sviluppi fondamentali 
della sua storia che avrebbero plasmato la 
vicenda della «nuova» Azione cattolica di Pio 

XI, attorno al principio dell’«unità nella molte-
plicità» di esperienze, superando la tentazio-
ne della struttura federale.
Senza soffermarsi sui singoli passaggi della 
storia gieffina, ci pare che a questo tratto si 
può ricondurre uno dei lasciti più importanti 
di Armida Barelli per l’Azione cattolica ita-
liana, che indusse anche gli altri rami a uni-
formarsi su un modello riuscito. Si potreb-
be, comunque, aggiungere anche il senso 
della laicità vissuta, prima che declamata e 
sicuramente mai ostentata, rinvenibile nel 
rapporto sempre di obbedienza – secondo 
l’ecclesiologia vigente – con la gerarchia, 
con la quale la Barelli intessé un confronto 
aperto e franco, che in La sorella maggiore 
racconta... sembra quasi mostrare i reite-
rati cedimenti dei vescovi e perfino dei papi 
alle sue insistenze di fronte alle richieste ar-
gomentate che gli sottoponeva. Infine, ma si 
potrebbe continuare, ad esempio evocando 
la dimensione internazionale, ci pare che 
nella definizione avanzata da padre Ago-
stino Gemelli, come «cucitrice di opere», 
sia rinvenibile, se è lecita l’espressione, il 
carisma della relazione, che rimanda alla 
vocazione di una associazione in grado di 
creare, di mettersi e di fare rete con altre 
realtà, in una tela dalle maglie larghe ma 
dai nodi stretti.
In chiusura delle memorie, la Barelli, rie-
vocando le parole di Benedetto XV con le 
quali aveva preso le mosse, le riportò come 
un segno indelebile: «Con la G.F. noi fare-
mo cose grandi». In quel pronome, stava, 
in fondo, il senso della traiettoria percorsa 
dall’associazione (ma anche da lei), che è 
al contempo plurale, relazionale, ecclesiale. 
Non sono questi sicuramente i motivi che 
hanno condotto il processo di beatificazio-
ne, che, tuttavia, si celebra alla fine con 
questo stile. ■g

©
 A

rc
hi

vi
o 

Is
ac

em

Un ritratto giovanile 
di Armida Barelli



13

sorella maggiore
speciale

Il cammino verso 
la beatificazione della

 Sorella maggiore
di Silvia Correale*

La normativa canonica sulle cause di be-
atificazione e canonizzazione prevede che 
il vescovo, dopo aver constatato la fama di 
santità nel popolo di Dio, accetti la richiesta 
di avvio dell’iter diocesano. Una causa di 
beatificazione e canonizzazione è un per-
corso lungo, faticoso, minuzioso, dove si 
scruta tutto con una lente di ingrandimento 
in relazione alle virtù e alla fama di santità 
di un fedele dopo la sua morte. 
L’eccezionale vita apostolica di Armida 
scaturiva da una profonda vita spirituale 
di unione con il Signore che nutriva con la 
parola di Dio, la liturgia, la fervente devo-

La vita di Armida Barelli è stata 
luminosa testimonianza di autentica 
vita cristiana, incarnata nelle realtà 
temporali del suo tempo. 
La sua causa di beatificazione è 
stata avviata dall’allora arcivescovo 
di Milano, Gian Battista Montini, 
il primo marzo 1961, all’avvicinarsi 
i dieci anni della sua morte, quando 
ancora erano presenti generazioni 
di donne italiane che potevano 
testimoniare sull’esempio di vita 
apostolica ardente della Sorella 
maggiore, presidente 
della Gioventù femminile di Ac.

zione al Sacro Cuore di Gesù, all’Eucaristia, 
a Maria Immacolata e ai Santi vivendo in 
pienezza nel quotidiano la chiamata alla 
santità con prontezza, fermezza di volontà 
e intelligente dedizione nei momenti di diffi-
coltà e nei momenti di gioia. 
Armida da giovane aveva scritto: «Mi can-
ta nell’anima l’amore del Signore». Questo 
canto in lei non si è mai interrotto, anzi è 
diventato più armonioso, più forte e perfet-
to con il passare degli anni e nel moltipli-
carsi degli impegni: dalla carità verso Dio 
scaturiva in lei, come da una sorgente, il 
suo amore verso il prossimo, verso le tante 
giovani di Azione cattolica che incontrava 
e ispirava. Aiutava i poveri, concretamente 
singole persone con i propri pregi e i propri 
difetti, con le proprie necessità spirituali e 
materiali. Amava la Chiesa e l’umanità e 
per questo lavorava all’animazione cristia-
na della società italiana e alla diffusione 
della fede nel mondo sostenendo l’opera 
dei missionari. 
Armida ha lasciato una striscia di luce in 
tutti quelli che l’hanno conosciuta e hanno 
goduto della sua vicinanza e hanno con-
diviso l’impegno nelle tante opere: nell’A-
zione cattolica, nell’Università cattolica, 
nell’Istituto secolare delle Missionarie della 
Regalità, nell’Opera della Regalità, nel so-
stegno all’Istituto Benedetto XVI in Cina. 



14

2I2022

sorella maggiore
speciale

LA GUARIGIONE PRODIGIOSA
DELLA SIGNORA ALICE MAGGINI
Quando è stata avviata la causa, la norma-
tiva canonica prevedeva un iter molto più 
articolato e lungo che fu semplificato dalla 
Divinis perfectionis magister di San Giovan-
ni Paolo II che prevede la positio super vita, 
virtutibus, fama santitatis et signorum: per 
la Serva di Dio Armida Barelli è stata con-
segnata alla Congregazione delle cause dei 
Santi nel 2001. 
Durante i festeggiamenti del 50° anniver-
sario della morte della Serva di Dio nel 
2002 furono organizzati in molte diocesi 
italiane diversi eventi per ricordare la So-
rella maggiore. 
In occasione di una conferenza tenutasi 
presso l’oasi Sacro Cuore di Assisi, con la 
Università cattolica e gli Amici dell’Ateneo, 
la signora Anna Maria Menici, dell’Azione 
cattolica di Prato e membro degli Amici 
dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, 
nipote della signora Alice Maggini, mi co-
municava, come postula-
trice, una grazia ottenuta 
per l’intercessione della 
Serva di Dio: la signora 
Alice Maggini, il 5 maggio 
1989, all’età di 65 anni, 
aveva riportato un grave 
politrauma con stato co-
matoso e numerose ferite 
lacero-contuse, in seguito 
ad incidente stradale (sta-
va viaggiando in bicicletta 
e un camion la investì). 
Trasportata nell’ospe-
dale di Prato, è stata 
sottoposta ad esame 

Tc cerebrale che rilevava una «frattu-
ra temporo-parietale sin. irradiata alla 
base, frattura zigomatica mascellare 
fronto-basale dx, ematoma sottodurale 
temporo-parieto-frontale dx». Coesisteva  
– riportiamo la terminologia medica – frat-
tura clavicola dx e sin., contusione toracica 
e rachide dorsale. Clinicamente si rilevava 
uno stato di coma e segni di sofferenza 
tronco-encefalica alta. Un peggioramen-
to delle condizioni cliniche imponevano il 
trasferimento della signora presso l’unità 
operativa di Anestesia e rianimazione ed 
un controllo continuo nel tempo. 
La signora Anna Maria Menici, nipote della 
malata, iniziò a pregare chiedendo l’inter-
cessione della Serva di Dio Armida Barelli 
per la salute di sua zia, sollecitando pa-
renti, amici e amiche, in particolare nella 
cappella dell’Università Cattolica dove è 
sepolta Armida Barelli, nella giornata di 
preghiera del 18 maggio 1989, con ado-
razione eucaristica. 



15

sorella maggiore
speciale

La ripresa dello stato di coscienza è sta-
ta rapidamente progressiva e già dopo 10 
giorni apriva spontaneamente gli occhi ed 
emetteva parole, dopo 40 giorni dal trau-
ma veniva dimessa. 

LA TAPPA DEL 30 APRILE 2022
Appare evidente la concomitanza cronolo-
gica e il nesso tra l’invocazione per l’inter-
cessione della Serva di Dio e la guarigione 
della signora, che in seguito ha goduto di 
buona salute ed è stata in grado di gestire 
una normale vita relazionale. 
Su tale guarigione, ritenuta miracolosa, pres-
so la Curia ecclesiastica di Prato dal 15 apri-
le 2004 al 2 aprile 2005 fu istruita l’Inchiesta 
diocesana, la cui validità giuridica è stata ri-
conosciuta dalla Congregazione delle cause 
dei Santi con decreto del 17 febbraio 2006.
In seguito è stata dichiarata Venerabile da 
papa Benedetto XVI il primo giugno del 2007.

L’iter di studio del presunto miracolo è sta-
to molto approfondito, ha richiesto varie 
fasi, con l’aiuto di diversi specialisti finché 
la Consulta medica del dicastero nella se-
duta del 21 febbraio 2019 ha riconosciuto 
che la guarigione fu rapida, completa e 
duratura, inspiegabile alla luce delle attuali 
conoscenze mediche. 
Il 5 dicembre 2019 si è tenuto il Congres-
so peculiare dei Consultori teologi, a se-
guire ha avuto luogo la sessione ordinaria 
dei padri cardinali e vescovi, presieduta 
dal cardinale Marcello Semeraro, entram-
be con riscontro positivo.
Papa Francesco ha autorizzato la pubbli-
cazione del decreto super miro il 20 feb-
braio 2021, con la conseguente cerimonia 
di beatificazione il 30 aprile 2022 nel Duo-
mo di Milano. ■g

*postulatrice della causa di beatificazione 
di Armida Barelli

© Archivio   Isacem

In basso 
a sinistra: 

Congresso GF 
(1923). 

A destra: 
un Raduno GF 
(fine Anni 30)



16

2I2022

sorella maggiore
speciale

Q
ual era il segreto per questi nu-
meri? In sintesi potremmo dire 
l’organizzazione: nuova, efficace, 
capillare, per tutte le età, per tutte 
le condizioni sociali, in tutte le Re-

gioni... Al centro la persona, l’attenzione a 
ogni gieffina, dagli angioletti alle effettive, 
grazie a un rete di responsabili e assi-
stenti con specifici ed esigenti proposte 
di formazione.
Dal piccolo gruppo iniziale di dirigenti e 
assistenti che hanno accompagnato la 

Una buona 
organizzazione 

serve il bene
di Maria Grazia Tibaldi

Quello che ancora oggi 
ci impressiona pensando 
alla Gioventù femminile sono 
i numeri, che erano eccezionali 
anche per gli anni ‘20 e ’30 
del secolo scorso. 
Forse non ci rendiamo conto 
di cosa potessero significare un 
milione di gieffine durante 
il periodo fascista, in un contesto 
tanto difficile da suscitare 
l’intervento del Papa con l’enciclica 
del 1931, Non abbiamo bisogno, 
sull’Azione cattolica italiana con 
attenzione speciale 
per le associazioni giovanili.

fondazione si è arrivati nel giro di pochi 
anni a una struttura della Gf a livello nazio-
nale, regionale, diocesano e parrocchiale, 
con tante donne che sono state artefici 
appassionate del suo sviluppo fondato su 
una base unitaria: la formazione spirituale 
nella Chiesa e nella società italiana con 
orizzonti aperti sul mondo con il sostegno 
alle missioni. 
Tale formazione consentiva a tutte di sen-
tirsi sorelle, con una proposta completa e 
dinamica per le “dirigenti” di tutte le Re-
gioni chiamate a lavorare in contesti molto 
diversi. Pensate: erano previsti già allora 
due o tre incontri nazionali all’anno per le 
responsabili regionali, settimane regionali, 
diocesane, Esercizi spirituali per una for-
mazione personale e associativa specifica 
per le diverse età, anche con una detta-
gliata metodologia da utilizzare, con il con-
tributo di accompagnamento proprio degli 
assistenti ai vari livelli. Un esempio sempli-
ce e concreto: al termine del corso regio-
nale c’era un momento di prova per parlare 
in pubblico, condurre un gruppo.
Due scelte “organizzative” sono state alla 
base della popolarità della GF: la “propa-
ganda” (oggi la promozione associativa) e 
la stampa per raggiungere ciascuna socia 
(Squilli nasce nel 1921 come mensile, dal 



17

sorella maggiore
speciale

1923 viene inviato a tutte le socie, dal 1929 
è settimanale e raggiunge 15 diverse edi-
zioni). Due scelte per accompagnare tutte le 
socie nella loro crescita apostolica con una 
scelta libera e comunitaria che rinnovavano 
nella festa dell’adesione l’8 dicembre.
Anche da questi cenni essenziali sono 
evidenti i collegamenti tra l’Ac di oggi e 
le priorità della Gf confluita nell’Ac con 
il nuovo Statuto del 1968. Tra le scelte 
dell’ultima Assemblea nazionale Ac trovia-
mo questo passaggio che mostra per inte-
ro la continuità con la Gf: «La popolarità, 

caratteristica essenziale di un’associazio-
ne fatta di persone e non di leader, aperta 
davvero a tutti, in ogni condizione di vita 
ed età, coraggiosa nell’“uscire”, capace 
di parlare i linguaggi ordinari e quotidia-
ni e di interpretare le domande profonde 
di ogni persona». E ancora: «L’impegno 
formativo in tutte le stagioni della vita, 
attraverso quella scelta particolare che è 
l’esperienza di gruppo e nella continuità 
dei cammini formativi, per prendere co-
scienza della propria vocazione grazie an-
che alla vita associativa, nel confronto tra 
persone differenti».
Sono scelte oggi affidate alla promozione 
associativa a livello nazionale, alle as-
sociazioni diocesane e parrocchiali, alla 
dimensione regionale, con lo scopo di 
raggiungere tutti gli aderenti attraverso 
l’impegno dei responsabili e con l’accom-
pagnamento degli assistenti. E sono pa-
role che rischiano di restare vuote senza 
un’“organizzazione” orientata costruttiva-
mente verso le persone. Perciò possiamo 
dire che l’organizzazione è stata parte 
integrante della formazione anche “spiri-
tuale” della GF, ha costruito una forte ap-
partenenza associativa, una “militanza”, 
che può aver contribuito a definire una 
delle note che qualificano l’Ac nell’Apo-
stolicam actuositatem: «I laici agiscono 
uniti a guisa di corpo organico, affinché 
sia meglio espressa la comunità della 
Chiesa e l’apostolato riesca più efficace». 
Su come assumiamo oggi questa nota 
che chiamiamo “organicità” siamo chia-
mati a riflettere, in Italia e tra le associa-
zioni nazionali del Forum internazionale di 
Azione cattolica. ■g

©
 A

rc
hi

vi
o 

Is
ac

em

Armida Barelli, 
Roma 1938



18

2I2022

sorella maggiore
speciale

Non solo gioielli
di Emanuela Gitto*

«N
on era noto – racconta 
Maria Grazia Tibaldi, 
vicepresidente nazio-
nale di Ac per il setto-
re Giovani nel 1979-

1980, segretario generale di Ac 1987-1992 
e attualmente segretaria del Forum inter-
nazionale Azione cattolica – che la vice-
presidente nazionale per il settore Giovani 
avesse ricevuto in custodia per il tempo del 
suo mandato la croce che Armida portava 
appesa a una lunga catena d’oro e la spilla 
con l’Immacolata. Io li ho visti in mano a 
Maria Teresa Vaccari, eletta vicepresiden-
te nazionale di Ac per il settore Giovani nel 
1972, durante la presidenza di Vittorio Ba-
chelet, che li portava sempre con sé e che 
un giorno (fine anni ‘70) svuotando la sua 
borsa durante una riunione dei responsabili 
centrali del settore Giovani li tirò fuori... con 
la loro storia».
Siamo a Roma, è il 5 settembre 1925. Mi-
gliaia di giovani donne si ritrovano per il 

Ancora oggi la croce e la spilla
di Armida rappresentano 
il “nostro” stile associativo 
di fraternità e amicizia. 
E in un tempo in cui l’indifferenza 
sembra farla da padrona, 
il suo invito a non accontentarci 
resta sorprendentemente 
rivoluzionario.

terzo congresso nazionale della Gioventù 
femminile. 3500 giovani ne avevano pre-
so parte. Quel giorno, alla fine della Messa 
celebrata insieme alle dirigenti nazionali e 
alle presidenti diocesane, l’allora assistente 
ecclesiastico generale Cavagna e Agostino 
Gemelli le mostrarono il dono delle giovani 
della Gf: una croce, d’oro «per nascondere 
sotto il fulgore del metallo prezioso la pe-
santezza di essa: ebbene la Sorella Mag-
giore lo porterà, simbolo di amore e obbe-
dienza». Fu l’amica e stretta collaboratrice, 
Teresa Pallavicino, che la pose al collo di 
Armida Barelli a nome di tutta la Gf. Simile 
storia anche per la spilla, appartenuta alla 
Pallavicino che la donò ad Armida nel 1943 
in occasione del 25° anniversario dalla fon-
dazione della Gf. L’immagine di Maria Im-
macolata, raffigurata sulla sua superficie, ci 
ricorda i tanti “Eccomi!” che Ida disse du-
rante la sua vita.

FRATERNITÀ E AMICIZIA, 
DI GENERAZIONE
IN GENERAZIONE
Ancora oggi la croce e la spilla di Armida 
non sono solo gioielli, ma rappresentano 
quello stile associativo di fraternità e amici-
zia che caratterizza la nostra associazione. 
«Futuro e insieme» sono le parole che me-
glio incarnano il senso dei gioielli di Armida 
per Chiara Finocchietti, vice per il triennio 
2008-2011, un invito a «camminare insie-
me, come fratelli e sorelle. Trasmetterli di 



19

sorella maggiore
speciale

generazione in generazione è un impegno 
a coltivare la speranza sconfinata, la fede 
incrollabile, la capacità di futuro che Ar-
mida ha sempre avuto, camminando nella 
città dell’uomo, e trasformandola, con lo 
sguardo sempre fisso sulla città di Dio».
Camminare insieme a tutti i giovani e le 
giovani d’Italia, condividendo le stesse do-
mande e la ricerca costante che accom-
pagna il percorso inquieto della fede: uno 
stile di responsabilità valido ieri e oggi, che 
ci fa comprendere meglio la scelta di Ida 
nel farsi chiamare “Sorella maggiore” dalle 
giovani socie della Gf. 
La tradizione che accompagna il rito del-
la vestizione della nuova vicepresidente 
donna con gli ori di Armida da parte del-
la vice uscente, infatti, non è un riman-
do solo simbolico a quell’episodio del 

1925. In quel passaggio – che avviene so-
lennemente in seno al Consiglio nazionale, 
dove c’è l’abbraccio di tutta l’Associazione 
– riposa il significato della consegna della 
storia associativa e della cura delle rela-
zioni che si sperimenta nelle dimensioni 
del servizio e nel percorso formativo che 
sperimentiamo in Ac. Una vera e propria 
staffetta associativa che ci ricorda che 
l’Ac è bella perché belle sono le relazioni 
che coltiviamo e che custodiamo, come in 
un gioco di squadra, dove anche la fatica 
e il sudore del presente sono benedetti, 
perché mescolati con il sogno e la visio-
ne dello sguardo teso al futuro. Proprio di 
sogno parla anche Luisa Alfarano, vice per 
il triennio 2017-2021, quando afferma che 
la nostra responsabilità è quella di «conti-
nuare a far camminare il suo sogno, il so-
gno di una Chiesa dove tutti si sentono ac-
colti e di un’Ac che sa essere casa, scuola 
di vita e crescita per tutti. Armida voleva 
tutto ciò per le giovani donne della Gio-
ventù femminile di Azione cattolica, a noi il 
compito di portare avanti il suo impegno e 
di condividere la sua testimonianza, perché 
se una cosa è impossibile, allora si farà!».
Le sfide del tempo presente consegnano a 
noi giovani alte aspettative sul nostro ruolo 
nella società, nello studio e nel lavoro. Se 
Armida incontrasse oggi tutte le giovani e 
tutti i giovani d’Italia, continuerebbe a dirci 
che se ci affidiamo al Signore nulla è im-
possibile: l’affidamento di cui la sua storia 
continua a parlarci non è un affidamen-
to che delega, ma un affidamento che dà 
vigore e rinnovato slancio alla speranza e 
all’azione. ■g

*vicepresidente nazionale 
per il settore Giovani di Ac

Armida Barelli, 
1950

©
 A

rc
hiv

io
 Is

ac
em



20

2I2022

sorella maggiore
speciale

Quel dialogo 
tra fede e ragione

di Antonella Sciarrone Alibrandi*

A
rmida Barelli è stata una delle figure 
femminili più rilevanti nel contesto 
culturale dell’Italia del primo ‘900, 
capace di leggere il suo tempo e 
nello stesso momento di avere una 

visione del futuro. Animata da grandi ideali, 
aveva una originale personalità come scrive 
di lei padre Gemelli: «era inconfondibile: la 
freschezza dello spirito, l’ingegno intuitivo e 
pronto, la capacità di organizzare e attuare il 
programma lavorativo stabilito, l’essere sem-
pre con il sorriso e il suo spirito accogliente 
per tutti, specie per i più umili».
Pur se meno conosciuta rispetto agli altri 
“padri fondatori”, e in particolare rispetto a 
padre Agostino Gemelli, Armida, eccezionale 
nella sua apparente normalità, ha avuto un 
ruolo fondamentale nella progettazione e 
realizzazione dell’Università Cattolica, contri-
buendo in modo peculiare, anche per il suo 
essere donna accanto a uomini di Chiesa e 
a figure maschili di spicco, a un progetto per 
quei tempi davvero sfidante e visionario.
Non vincolata dagli schemi sociali dell’epo-
ca e ricca della virtù ampia del coraggio, la 

Barelli non si sentiva un’intellettuale ma era 
fermamente convinta della urgente necessità 
di dare vita a un ambiente formativo in cui si 
potesse creare cultura a partire dall’antropo-
logia cristiana, contribuendo a elaborare un 
pensiero in grado di interpretare una società 
che iniziava a diventare complessa. E non 
doveva trattarsi di un ambiente elitario ma, 
al contrario, aperto a tutti i ragazzi e le ra-
gazze che, a prescindere dalle loro condizioni 
economiche, avessero voglia di studiare e si 
sentissero attratti da un progetto educativo 
fondato sui valori cristiani. Muovendo da una 
forte spinta egalitaria e da una grande fidu-
cia nelle nuove generazioni e nel ruolo atti-
vo delle donne, era particolarmente attenta 
alla formazione delle ragazze che esortava a 
studiare e istruirsi per diventare consapevoli 
protagoniste della società. 
Armida, refrattaria all’amore comunemente 
inteso, era apertissima all’amicizia, aveva 
anzi la vocazione all’amicizia fraterna sof-
fusa di maternità, come dimostrano il patto 
con padre Gemelli e le relazioni francamente 
cordiali con il conte Ernesto Lombardo, con 
Ludovico Necchi e con monsignor Francesco 
Olgiati. Grazie alla sua innata capacità di re-
lazione, non solo ha saputo efficacemente te-
nere insieme il gruppo dei fondatori ma, negli 
anni, è anche riuscita a dare vita a un’opera-
zione inedita. Costituire attorno all’Università 
l’Associazione degli Amici, una rete capillare 
di persone, non sempre intellettuali e spesso 
neppure istruite, legate all’Ateneo del Sacro 

Per l’Università Cattolica 
del Sacro Cuore la beatificazione 
di Armida Barelli, figura decisiva 
per l’Ateneo non solo nella sua fase 
fondativa ma anche lungo 
i successivi anni di sviluppo, 
è un momento di intenso significato.



21

sorella maggiore
speciale

Cuore e disposte a seguire passo passo la 
sua crescita e gli sviluppi del progetto. Nel 
1923 sarà proprio lei a promuovere la Gior-
nata universitaria in tutte le parrocchie d’Ita-
lia, un’iniziativa che Pio XI istituirà in modo 
formale nell’anno seguente e che da allora si 
perpetua senza interruzione.

LA FIDUCIA NEL SACRO CUORE
Armida Barelli fa della “fiducia nel Sacro 
Cuore” la cifra della sua esistenza: una fi-
ducia rocciosa, solida, non banalmente 
sentimentale, capace di scelte coraggiose 
ma anche della necessaria pazienza nell’at-
tesa del compimento dei suoi progetti più 
impegnativi. Il “culto del cuore di Gesù” po-
trebbe trarre in inganno chi non ne conosce 
la radice: non c’è niente di sprovveduto o 
sdolcinato nella sua devozione, il termine 
“cuore” nella Bibbia indicando la sede della 
volontà, l’intelligenza affettiva.
E, forte di questa fiducia, la Barelli intuisce 
e porta avanti con determinazione quasi 
ostinata quello che all’epoca risultava poco 
opportuno se non addirittura incomprensibi-
le ai più: la necessità di intestare proprio al 

“Sacro Cuore” il nascente Ateneo dei cattolici 
italiani. Questa intestazione, apparentemente 
stravagante per un Istituto di alti studi, entra 
in realtà nel vivo di una ben nota e dibattuta 
questione: l’irrisolto rapporto tra devozione 
e riflessione, ordine degli affetti e ordine del 
logos, ultimamente tra fede e ragione. Grazie 
alla dedicazione fortemente voluta dalla Ba-
relli al fine di mettere in luce il carattere in-
trinseco del rapporto fra Università Cattolica 
e Sacro Cuore, viene messa a tema in modo 
“permanente” la vocazione propria dell’Ate-
neo, ovvero il suo essere un’istituzione che, 
cogliendo fino in fondo la singolarità del cri-
stianesimo, ambisce a coniugare le qualità 
migliori del logos e le forze più vitali delle 
affezioni per le cose della vita.
In questa prospettiva, di fronte alla minaccia 
oggi più che mai presente di una irriducibile 
scissione fra fede e ragione, alla comunità 
universitaria, arricchita da un secolo di storia, 
è richiesta una capacità di pensiero abitata 
da passione e gratitudine e in grado di ge-
nerare una cultura davvero all’altezza di una 
ragione degna dell’uomo. ■g

*prorettore dell’Università Cattolica di Milano

shutterstock.com | Nak Anna

 Il cortile interno 
dell’Università 
Cattolica del 

Sacro Cuore, Milano



22

2I2022

sorella maggiore
speciale

La dimensione 
internazionale 
nell’orizzonte 

della pace
di Chiara Santomiero

Q
uando si ritrovarono a Gand, in Bel-
gio, per la Settimana Santa del 1946, 
scoprirono che gli orrori della guer-
ra appena finita non erano riusciti a 
spezzare il vincolo di fraternità che 

univa la Gioventù femminile in Europa e nel 
mondo. Erano presenti un centinaio di diri-
genti di 13 Paesi, annota Armida Barelli in 
La sorella maggiore racconta... (Editrice 
Ave 2015): oltre al Belgio e all’Italia c’era-
no Olanda, Francia, Inghilterra, Stati Uniti, 
Portogallo, Canada, Cecoslovacchia, Lus-
semburgo, Svizzera. Mancavano le dirigenti 
di Polonia, Ungheria, Austria, Jugoslavia, Ro-
mania, Bulgaria: i Paesi su cui era in procinto 
di calare la cortina di ferro con la spartizione 
delle zone di influenza dei blocchi ideologici 
contrapposti. All’ultimo Congresso generale 
internazionale giovanile femminile cattolico 
tenuto a Roma nel 1939, prima della guerra, 
le dirigenti presenti erano 700 di 31 Paesi, 
anche dell’Asia e dell’Australia. L’apertura 
alla dimensione internazionale è presente sin 
dall’inizio nella Gioventù femminile di Armida 
Barelli che anzi diventa un modello per gli 
altri Paesi. Al Congresso dell’Unione interna-
zionale delle Leghe cattoliche femminili del 
1922, infatti, solo l’Italia aveva un’organiz-
zazione giovanile. La Barelli invitò le associa-
zioni di donne cattoliche a costituirla anche 

nei propri Paesi. Nacque una commissione 
che studiò il progetto di una Sezione giovani 
nell’Unione internazionale delle Leghe catto-
liche che vide la luce nel 1926. Ogni 4 anni 
aveva luogo il congresso generale e dopo 2 
anni, un convegno con partecipazione più 
ridotta in un Paese del Nord Europa. Le ita-
liane non mancarono mai di partecipare agli 
incontri internazionali nei quali venivano sol-
lecitate soprattutto a raccontare l’esperienza 
che si andava rafforzando ed espandendo. 
A Gand nel 1946 la presidente del Porto-
gallo invitò i Paesi presenti a partecipare a 
un pellegrinaggio a Fatima e nonostante la 
situazione precaria del Dopoguerra, riusci-
rono a partecipare le rappresentanti di una 
trentina di associazioni ospitate dalle gieffine 
portoghesi. Nel primo grande Congresso del 
Dopoguerra, di nuovo a Roma, nel 1947, la 
sezione giovanile delle leghe femminili catto-
liche che contava organizzazioni giovanili di 
65 nazioni divenne la Federazione interna-
zionale delle Gioventù femminili cattoliche. 
«Voglia il Signore – augura la Barelli nel chiu-
dere il capitolo dei rapporti internazionali nel 
suo libro sulla Gf – che l’unità di cuori che 
stringe la Gioventù cattolica femminile di tut-
te le Nazioni contribuisca al raggiungimento 
di quella pace universale che può assicurare 
il trionfo del Regno di Dio». ■g



23

sorella maggiore
speciale

La battaglia 
per dare Squilli 

a tutta la Gf
di Chiara Santomiero

«R
itiri la proposta», sussur-
ravano varie voci intorno 
ad Armida Barelli. Al Con-
gresso di Roma del 1922 
le 300 presidenti dioce-

sane di Gioventù femminile si erano spaccate 
intorno alla richiesta della Sorella maggiore di 
un giornale per tutte le socie 
che avrebbe comportato l’au-
mento del costo della tessera. Il 
perché della proposta lo spiega 
la stessa Barelli in La sorella 
maggiore racconta... (Editrice 
Ave, 2015). «Eravamo allora 
228.807 socie, tutte tessera-
te, ma solo circa 50 mila erano 
abbonate a Squilli. Il giornale 
costava L 2,70 annue ed era 
mandato a tutti i Consigli dioce-
sani, a tutti i Circoli e alle socie 
che liberamente si abbonavano. Vi erano per-
ciò più di 150 mila socie che non ricevevano 
il giornale. Come arrivare alla formazione re-
ligiosa, morale, culturale e sociale di tutte le 
socie, alla formazione unitaria senza il giornale 
che resta, che si rilegge, che viene letto da al-
tri in casa? La propaganda orale non arrivava 
periodica a tutti i circoli. Ci voleva il giornale». 
La proposta era di elevare il prezzo della tes-
sera da 50 centesimi a 2 lire così da poter 
inviare Squilli di Resurrezione, la rivista nata 
nel 1921, a tutte le socie. Molte erano state le 
voci contrarie. Al Nord erano nati dei giornali 
diocesani e c’era il timore che la rivista a livello 
nazionale li avrebbe depotenziati. Molte socie 

erano povere. Dal Veneto si ricordava che la 
guerra, l’invasione e l’occupazione austriaca 
da poco terminata non permettevano di chie-
dere ulteriori sacrifici alle famiglie stremate. 
E dalla Calabria qualcuno chiese che senso 
avesse far arrivare una rivista a delle socie per 
la maggior parte analfabete. Per evitare che 

una proposta della fondatrice 
della Gf fosse bocciata, arrivò il 
suggerimento di ritirarla. Ma la 
Barelli volle che la responsabili-
tà fosse condivisa dal Congres-
so: «Non posso assumere da-
vanti a Dio la responsabilità di 
rinunciare al più potente mezzo 
di formazione giovanile che in-
travvedo nel giornale obbligato-
rio a tutte. Si vada ai voti». E vin-
se la “bella, grande” battaglia. 
Dal 1° gennaio 1923, Squilli 

giunse a tutte le socie con cadenza quindici-
nale. Nel 1929 divenne un settimanale. Con il 
passare degli anni le testate si differenziarono 
e arrivarono a 15, diverse a seconda di età, 
condizione o interessi delle destinatarie. Da 
Squilli di apostolato per le dirigenti diocesane 
e Squilli parrocchiali per le dirigenti di associa-
zione, alle edizioni per Angioletti, Piccolissime, 
Beniamine, Aspiranti; da Squilli studenteschi 
per le studentesse a Squilli di luce per le socie 
cieche e Squilli di consolazione per le socie 
ammalate. Squilli di Resurrezione settimanale 
aveva due edizioni: per le socie colte e le la-
voratrici. Nel 1938 Squilli – nelle varie edizioni 
– raggiunse la tiratura di 1.250.000 copie. ■g



24

2I2022

sorella maggiore
speciale

«Voglio fidarmi 
unicamente 

del Sacro Cuore»
di Barbara Pandolfi*

S
copre così, passo dopo passo, il 
volto di Dio come amore infinito e 
intuisce il mondo come l’opera di 
questo amore. In Ida, intelligente, 
vivace, curiosa, ma anche inquie-

ta sulla sua vita, animata da grandi sogni 
e da delusioni inattese, si fa strada un 
sentimento di grande fiducia, di inatteso 
stupore: la certezza che Dio la ama e non 
la deluderà. Non sa cosa le riserverà la 
vita e il futuro, ma sa su chi poter contare 
davvero.

Quando Ida incontra il Sacro Cuore non sa 
dei dibattiti teologici e dei documenti uffi-
ciali. Incontra Dio in ciò che della fede non 
è statico, rigido; lo trova nella ricerca di vita 
e di felicità piena, nel desiderio costante di 
un amore che valesse più della vita, al quale 
consegnarsi con fiducia.
Tutto questo per Armida è racchiuso nell’im-
magine del Sacro Cuore di Gesù.
Per lei quella del Sacro Cuore non è solo 
una devozione, ma una breccia che le per-
mette di entrare nel mistero, nel cuore del 
gran Re, di incontrarlo nella fede che è so-
stanzialmente affidamento pieno e senza 
riserve in Dio, nella sua promessa.
Armida fa proprio e declina in modo per-
sonale, per certi versi originale, il legame 
con il Sacro Cuore nella sua vita di donna, 
che progressivamente assume connotazio-
ni inedite. Quando già nel 1919, viaggian-
do da sola tra le rovine della prima guerra 
mondiale, percorre tutta l’Italia, per fondare 
la Gioventù femminile, non ha nessun altro 
sostegno che la sua immensa fiducia nel 
Sacro Cuore e la benedizione del Papa. Di 
fronte alle richieste umane di prudenza, che 
in alcuni casi la volevano convincere a desi-
stere da viaggi e incontri, lei risponde «vo-
glio fidarmi unicamente del Sacro Cuore».
La fiducia in Dio la rende fiduciosa anche 
negli altri. Alle giovani che, numerosissime, 

Nel 1895, all’età di tredici anni, 
Armida viene iscritta nel collegio 
femminile di Menzingen.
Quando Armida arriva nella scuola 
delle Suore Francescane della Santa 
Croce, nella Svizzera tedesca, 
non è educata ai valori e alle 
pratiche religiose né tantomeno 
alla liturgia e ai suoi orari. 
È attratta tuttavia dalla fede che 
trova incarnata in alcune persone 
importanti per la sua vita spirituale. 
Tra loro, in particolare, l’amica 
Agata Braig; da questa ragazzina 
piena di fede Armida apprende 
la certezza di un amore che 
non passa: il Sacro Cuore di Gesù.



25

sorella maggiore
speciale

aderiranno alla Gf, lei, la Sorella maggiore, 
offre fiducia piena e chiede loro il coraggio 
che nasce dalla fede in Dio. «Fidatevi del Sa-
cro Cuore nelle ore tristi e nelle ore liete negli 
scoraggiamenti e nelle prove. Fidatevi di lui 
sempre» (A. Barelli, La sua voce. Dalle lette-
re di Armida Barelli, Pro manuscripto 1978, 
p. 45). Nella rivista Squilli di resurrezione del 
maggio 1943 ricorda alle giovani: «Ci siamo 
fidate illimitatamente di Lui. Quel Cuore di-
vino ha riparato tutte le deficienze, colmato 
tutte le lacune, corretto tutti gli errori, valoriz-
zato gli sforzi sinceri». E lascia a loro in ere-
dità il «talismano»: la fiducia nel Sacro Cuore!
Da questa fede nascono le opere più ardi-
te, fatte grazie e in onore del Sacro Cuore, 
per il suo Regno. Tra queste l’Universi-
tà Cattolica che, con fermezza, anche di 
fronte al Papa, vuole intitolata al Sacro 
Cuore, e la famiglia francescana di donne 
laiche consacrate che inizialmente prende 

© Archivio  Isacem

proprio il nome di “Terziare francescane 
consacrate all’avvento del Regno sociale 
del Sacro Cuore”.
In queste opere Ida ci mostra come la fede 
trasformi la vita e la ponga a servizio del Re-
gno del Sacro Cuore, un rimando per molti 
versi, con il linguaggio del tempo, al signi-
ficato della missione dei laici nella storia. 
Donna solare e piena di vita, teme il dolore 
e la morte, ma anche in questo si affida, fa-
cendo della morte l’atto supremo di fede: «E 
accetto la morte, quella qualsiasi che il Si-
gnore vorrà, in piena adesione al suo volere 
divino, come ultima suprema prova d’amore 
al Sacro Cuore di cui mi sono fidata in vita e 
voglio fidarmi in morte, e come ultima, su-
prema preghiera per ciò che della mia vita 
fu il sogno costante l’avvento del Regno del 
Sacro Cuore quaggiù». ■g

*vicepostulatrice della causa 
di beatificazione di Armida Barelli

La celebrazione 
del Ventennio GF, 

San Pietro, 
Roma 1938



26

2I2022

sorella maggiore
speciale

Ci formò libere 
e liberate

di Franca Satta Marchi

C
hi fu Armida Barelli per noi di Gio-
ventù femminile? Un mito? Una 
figura straordinaria da ricorda-
re? Una testimone? Forse lei ha 
rappresentato tutti e tre questi 

aspetti, donna grandissima e autentica e 
sana femminista che lottò per la promo-
zione umana e cristiana delle ragazze di 
tutt’Italia. Come non ricordare le Settima-
ne campestri da lei volute in quei mondi 
rurali e pastorali delle nostre terre, dove 
a migliaia di giovani veniva insegnato a 
leggere, a scrivere e a fare di conto per-
ché Gesù, diceva, si manifesta nei cu 
ori liberi dall’ignoranza. Questo lavoro di 
affinamento della nostra sensibilità fu lun-
go, difficile e – direi – profetico, in quanto 
noi donne, da persone finalmente liberate 
e libere, conoscemmo il Signore e amarlo 
sempre di più fu la nostra più grande vo-
cazione, testimoniandolo – con semplici-
tà e trasparenza di vita – nel tempo e nei 
luoghi dove la Sua Divina Provvidenza ci 
aveva collocato. 
Chi scrive ebbe la gioia di celebrare il tren-
tennio, il quarantennio, il cinquantennio 
della Gf di Azione cattolica e si poté misura-
re la grande crescita interiore avvenuta nel 
mondo femminile, soprattutto per quanto 
concerneva la vocazione personale. Tra 
tutte le vocazioni proposte nei nostri Pia-

ni organici, la via al matrimonio era la più 
normale. Quante figure di madri, educatrici 
indimenticabili nelle nostre famiglie, capi-
rono il loro ruolo grazie alla Gf della Barelli 
e si prepararono a questa scelta educando 
la propria volontà all’amore verso lo sposo 
e i figli. Ma tante socie testimoniarono, con 
l’impegno civile e politico, la lezione del-
la Barelli ad ampliare i propri orizzonti per 
affrontare responsabilmente in sezione e 
fuori, i problemi reali presenti nella nostra 
terra. E anche nella mia diocesi le più co-
raggiose – per la prima volta nella storia 
del nuorese – furono elette sindaci, asses-
sori, consiglieri comunali. 
Armida Barelli fu capace, con un lavoro 
capillare, di coscientizzarci, di esprimere 
il proprio giudizio sugli accadimenti del 
tempo, mai da arroganti, ma da corre-
sponsabili nella vita della Chiesa, in forza 
del Battesimo che avevamo ricevuto. In 
questo la Gioventù femminile precedeva il 
Concilio Vaticano II. Ecco chi è stata per 
noi Armida Barelli, il cui ricordo in tante 
di noi è di gratitudine e di benedizione al 
Signore che ce l’ha fatta incontrare nel-
le nostre strade, rendendoci consapevol-
mente responsabili e testimoni del nostro 
genio al femminile, certe che l’Azione 
cattolica anche oggi apre a tante di noi 
cammini verso la santità. ■g

LE TESTIMONIANZE/1



27

sorella maggiore
speciale

La sua voce tuonava 
e ci faceva uscire 

di casa
di Restituta De Lucia

P
rovo a descrivere alla mia maniera un 
pezzo di vita vissuto dal 1966 al 1969 
quale ultima presidente diocesana 
della Gioventù femminile di Nola.
La Gf, presente in diocesi fin dal 

1921, era formata da gruppi di giovani alle-
gre, entusiaste, impegnate, che avevano alle 
spalle mamme, zie e amiche che si erano in-
contrate personalmente con Armida Barelli, 
che nel 1946 era stata in diocesi e aveva la-
sciato scritto un augurio con firma autografa.
Con i gruppi divisi per età si lavorava, si 
organizzava e c’era sempre in ogni attività 
un richiamo alla vita e all’insegnamento di 
Armida Barelli: leggevamo negli incontri la 
sua pagina di fondo della rivista Squilli e a 
ogni incontro o corso, specialmente nei cam-
pi scuola e nei corsi di Esercizi spirituali, a 
pranzo c’era qualcuna che leggeva un pezzo 
dal libro La Sorella maggiore racconta.
In questo modo veniva trasmessa a ciascu-
na la sua fede, la sua spiritualità liturgica ed 
ecclesiale, la sua passione per la storia qua-
le spiritualità laicale capace di dare risposte 
vere alla vita dell’uomo. 
Per la conoscenza e l’annuncio del Vangelo 
tutte le giovani, colte o meno colte, casalin-
ghe o contadine, venivano spronate a uscire 
dalle proprie case e dalle proprie abitudini.  
A partecipare, attraverso i gruppi parroc-
chiali, a scuole per dirigenti, scuole di pro-
paganda, campi, Esercizi spirituali e sempre 

con l’aiuto e la presenza dei nostri assistenti. 
Tutto ciò affascinava le giovani del tempo, 
spesso segregate e senza alcuna possibilità 
di esprimere i propri talenti. 
E le difficoltà di comunicazione, paradossal-
mente, rafforzavano l’entusiasmo (nessuna 
era patentata o possedeva un’auto – io 
stessa presi la patente nel 1969 dopo va-
rie avventure nella vastità del territorio dio-
cesano, anche in carrozzella –, non c’era 
il telefono pubblico e solo qualcuna aveva 
quello privato).
La nostra diocesi, molto vasta ed eteroge-
nea, presentava delle difficoltà ma ricordo 
come fosse ora la gioia del nostro vescovo, 
mons. Binni, al primo incontro diocesano con 
me presidente. C’era un Consiglio diocesa-
no fantastico formato da giovani competen-
ti, motivate, gioiose e con grande volontà di 
servizio, in una cattedrale gremita, e il vesco-
vo si congratulò perché le tesserate della Gf 
passarono da novemila a diecimila.
L’appartenenza alla Gf e quindi all’Ac ha 
inciso molto nella mia vita per approfondire 
e vivere la fede, per alimentare la speranza 
nonostante le difficoltà, per l’opportunità di 
rendere un servizio, per socializzare e tes-
sere relazioni. Ringrazio per questa opportu-
nità datami e auguro ancora oggi ai giovani 
che incontro di vivere la proposta educativa 
dell’Azione cattolica che è una proposta vali-
da per tutti i tempi della storia. ■g

LE TESTIMONIANZE/2



28

2I2022

sorella maggiore
speciale

Da Milano 
al mondo

E 
resa evidente nel titolo, Armida Barelli 
da Milano al mondo, la traiettoria nar-
rativa e interpretativa che caratterizza 
questo bel profilo biografico, scritto per 
l’editrice In dialogo da Luca Diliberto. 

L’autore infatti fa emergere in tutto il suo va-
lore la preziosa tensione tra il radicamento 
nella società e nella Chiesa milanese, che 
ha contribuito a determinare percorsi e con-
seguenze vitali nella esistenza 
di A. Barelli, e la progressiva e 
intelligente capacità di aprirsi a 
una dimensione assai più vasta, 
prima nazionale poi anche in-
ternazionale, sapendo cogliere 
ciò che di importante maturava 
altrove intorno a questioni fon-
damentali di inizio Novecento: 
la questione femminile, l’edu-
cazione delle giovani, il ruolo del 
laicato, la consacrazione seco-
lare, il rapporto tra fede e cultura, la com-
prensibilità della liturgia. Ad Armida Barelli, 
che a queste aree di interesse dedicò tutta la 
vita, sino agli ultimi giorni, pur nella malattia 
invalidante, va riconosciuta non solo una in-
dubbia capacità di agire concretamente per 
promuovere istituzioni ma anche un contri-
buto rilevante a sprovincializzare l’azione 
della Chiesa del suo tempo, anche dentro le 
difficoltà enormi che la storia pose davanti a 
quella generazione: due guerre mondiali, due 
epoche ricostruttive, il confronto con ideolo-
gie totalizzanti, e segni non sempre leggibili 
di secolarizzazione.

Di tutto questo Diliberto, sulla scorta anche 
delle ricerche effettuate attorno alla figura di 
padre Enrico Mauri, del quale ha curato per 
Ave l’opera omnia in cinque poderosi volu-
mi, dà conto al lettore attraverso un racconto 
sempre documentato ma mai pedante; anzi, 
la sua scrittura è semplice e leggera, come è 
particolarmente felice la scelta di introdurre 
le diverse fasi della storia di questa straor-

dinaria testimone collocandole 
sempre a partire da un luogo mi-
lanese, facendoci così ritrovare 
le sue tracce negli edifici o nelle 
strade cittadine. Siamo così spinti 
a percorrere insieme a lui questa 
ricerca, che riserva non poche 
sorprese. 
Globalmente, questo testo centra 
l’obiettivo di rappresentare un 
valido strumento per una prima 
conoscenza della futura beata 

e, come sottolinea Gianni Borsa nella Pre-
fazione al volume, «ci consegna il profilo di 
una coraggiosa protagonista che – in anni in 
cui la presenza femminile era perlopiù con-
segnata alla vita domestica o al lavoro nei 
campi e nelle fabbriche – si impegna a valo-
rizzare il ruolo delle donne nella sfera socia-
le ed ecclesiale, puntando sulla formazione 
umana e cristiana». ■g

L. Diliberto, Armida Barelli 
da Milano al mondo,
In dialogo, 2022

LE INIZIATIVE A MILANO/1



29

sorella maggiore
speciale

A misura delle 
nuove generazioni

di Maria Teresa Antognazza

S
crivere la storia di Armida Barel-
li, perché fosse interessante per 
i ragazzi, è stata una bella sfida!  
Certo, un punto a favore dell’im-
presa – che si è concretizzata nella 

pubblicazione, a marchio In dia-
logo, dell’editore della diocesi di 
Milano ITL Libri (Armida Barelli, 
pp. 88, euro 8,50) –, sono gli 
splendidi disegni di Bruno Dolif, 
autore storico delle strisce sulla 
rivista dei chierichetti ambrosiani 
Fiaccolina.
L’idea di fondo che abbiamo volu-
to rendere, attraverso il racconto 
e le illustrazioni, è quella di una donna appas-
sionata e intraprendente, capace di andare 
contro i pregiudizi del suo tempo, per portare 
avanti i progetti coltivati con un’eccezionale 
cerchia di amici, rispondendo alle urgenze 
culturali, formative e sociali dell’epoca.
Vissuta a cavallo di due secoli, l’Ottocento e il 
Novecento, come documentano bene gli abiti 
e le scenografie che la ritraggono, la figura 
di Armida emerge in tutta la sua potenza e 
simpatia mentre “fugge” letteralmente dalle 
scale dell’arcivescovado o mentre arringa 
un colorato consesso di giovani donne, con 
tanto di grembiuli, forcone e mattarello, per 
convincerle a uscire di casa per parlare in 
pubblico e darsi da fare, superando l’esclu-
sivo ruolo domestico di massaie impegnate 
nelle faccende domestiche.

Allo stesso modo, appaiono sulla scena in tut-
ta la loro “potenza” i compagni di viaggio, in 
primis un “simpatico” padre Gemelli, sempre 
a caccia di nuove idee da realizzare con la 
“signorina Barelli”. Mentre i disegni accom-

pagnano la storia delle imprese 
compiute, pian piano si coglie la 
trasformazione interiore di Ida, 
sottolineata dal “cambio d’abito”: 
dai sontuosi cappelli e abiti di ini-
zio Novecento, a un più dimesso 
vestito scuro, sempre accompa-
gnato dalla preziosa spilla con il 
Sacro Cuore e la catena con la 
croce, i due fondamentali punti di 

riferimento della sua spiritualità.
Una storia che davvero può entrare nel cuore 
dei giovanissimi di oggi, per la creatività, la 
forza racchiusa nei messaggi che la “Sorella 
maggiore” rivolgeva alle ragazze, la passione 
instancabile che trasmetteva con le sue pa-
role, la determinazione che mostrava di fron-
te alle avversità, il coraggio di aprire strade 
nuove, che parevano impossibili. 
Abbiamo realizzato così un libretto agile e 
molto colorato per conoscere la nuova beata, 
in modo attento ai riferimenti storici e biogra-
fici, ma insieme simpatico, sottolineando la 
capacità di ricavare da questa storia spunti 
positivi per l’oggi, per una Chiesa che deve 
imparare a credere sempre di più nella forza 
delle ragazze e delle donne per la trasforma-
zione del mondo e della società. ■g

LE INIZIATIVE A MILANO/2



30

2I2022

sorella maggiore
speciale

Un percorso interattivo 
per conoscere meglio 
la Sorella maggiore

LE INIZIATIVE A MILANO/3

Informazioni e materiali: 
www.azionecattolicamilano.it
segreteria@azionecattolicamilano.it

R
ipercorrere le strade e individuare i 
luoghi dell’esperienza milanese di 
Armida Barelli è l’obiettivo dell’Azio-
ne cattolica ambrosiana. Intende re-
alizzarlo (insieme a In Dialogo – cul-

tura e comunicazione. Società cooperativa 
Impresa sociale) con un itinerario cittadino 
sui luoghi dove la Beata ha efficacemente 
svolto la sua attività. Il 30 aprile costituisce 
infatti un’opportunità di riflessione per l’Ac 
ambrosiana e la diocesi ma anche per le tut-
te le associazioni che in Italia hanno intercet-
tato e usufruito della sua spiritualità e della 
sua opera. 
Il momento della beatificazione di Armida 
Barelli costituisce memoria e verifica eccle-
siale ma intende sollecitare anche il ricono-
scimento civile del lavoro che l’Ac ha svolto 
negli anni. Da questo è nata la volontà di 
coinvolgere il Comitato nazionale per la bea-
tificazione, la Fondazione Cariplo e il Comu-
ne di Milano, proponendo così all’attenzione 
della città l’attività di una giovane donna in 
tempi in cui il ruolo femminile era poco rico-
nosciuto e valorizzato.
Armida Barelli, milanese instancabile per i 
giovani, la cultura e la Chiesa è il titolo del 
percorso interattivo composto da 5 Clip (+ 
una conclusiva) attivabili in QrCode con ban-
ner localizzati e poi ricomposti in una narra-
zione di circa 12 minuti da far circolare come 
materiale di conoscenza e di riflessione.

Il percorso parte dal luogo in cui Armida è 
nata illustrando il contesto abitativo di Corso 
Venezia, allora via centrale della borghesia 
milanese. Prosegue alla chiesa di San Carlo 
al Corso dove è stata battezzata. In Piazza 
Fontana si incrocia la Curia ambrosiana, dove 
la beata ha incontrato l’arcivescovo card. An-
drea Ferrari, che l’ha incoraggiata nella sua 
attività fra le giovani donne. Via Sant’Agnese 
e Largo Gemelli costituiscono quindi, rispetti-
vamente, la prima sede e l’attuale riferimen-
to centrale dell’Università Cattolica.
Accompagnano questo percorso Maria Mala-
crida (vice presidente Adulti di Milano), Luca 
Diliberto (autore del volume Armida Barelli, 
da Milano al mondo), Emanuela Gitto (vice 
presidente nazionale Giovani), Ernesto Pre-
ziosi (vice postulatore), Antonella Sciarrone 
Alibrandi (pro-Rettore Università Cattolica). Il 
momento conclusivo del video contiene un 
messaggio di Gianni Borsa, attuale presi-
dente diocesano dell’Ac ambrosiana, con un 
richiamo al luogo dove l’associazione svolge 
oggi la sua attività, raccogliendo anche l’e-
redità ecclesiale e culturale di Armida Barelli
Uno strumento facile da diffondere per ri-
prendere coscienza di una storia robusta. ■g



31

sorella maggiore
speciale

L’
Editrice Ave ha pubblicato nel 
corso degli anni diverse antolo-
gie di scritti di Armida Barelli e 
anche approfondimenti biografici. 
In particolare, a firma di Barbara 

Pandolfi, vice postulatrice per la causa di 
beatificazione di Armida Barelli, troviamo tre 

libri. Nel primo, L’audacia della fede. 
Un’esperienza di spiritualità laicale, 
l’autrice ripercorre la caratteristica di 
Armida Barelli: una fede semplice e 
audace, autentica e confidente, for-
te e tenera, capace di dare forma a 
tutta la sua vita ricca di opere, di in-
contri, di viaggi, di iniziative creative, 
di gioie e dolori. La sua preghiera è 

quella di una donna appassionata, che segue 
il Signore vivendo nel mondo e che, per que-
sto, impara a contemplare la presenza di Dio 
nei solchi della storia, nelle vicende della sua 
vita, del suo paese, della Chiesa. 

In Vivi una vita piena. Armida Barel-
li scrive ai giovani, la riflessione si 
sposta sui giovani, come la stessa 
Barelli ha fatto migliaia di volte du-
rante la sua esistenza, incontrandoli 
in ogni città e paese d’Italia. A loro, 
pieni di desideri e di voglia di felicità, 
narra la sua esperienza, la sua fede, 

i suoi aneliti, certa che possano accompa-
gnare ancora oggi il cammino di chi ricerca 
bellezza e pienezza di senso. Infine, in Armi-
da Barelli. Una donna oltre i secoli, il raccon-
to viene declinato rispetto a una delle donne 
che maggiormente ha inciso sulla storia ec-
clesiale del novecento. Il libro,  in  coedizio-
ne Ave-Libreria Editrice Vaticana, contiene un 

dvd di approfondimento 
della durata di 120’ con 
un documentario inte-
ressantissimo e molte 
testimonianze. 
Per gli amanti della ri-
cerca storica, invece, va 
menzionato La sorella 
maggiore racconta, Edizione critica a cura di 
Simona Ferrantin e Paolo Trionfini. Il vo-
lume contiene le memorie della Barelli e ne 
ripercorre la storia dei primi trent’anni. L’o-
pera, uscita originariamente nel 1948, dove-
va essere pubblicata in una nuova edizione 
corretta e arricchita, 
che non vide la luce 
per la morte di Armi-
da. Qui viene ripro-
posto il testo che la 
stessa “sorella mag-
giore” avrebbe voluto 
dare alle stampe, in 
un’edizione critica 
che, attraverso un 
rigoroso apparato di 
note, aiuta a comprendere adeguatamente la 
straordinaria vicenda della più numerosa or-
ganizzazione femminile di massa nella storia 
dell’Italia, che nel 1950 arrivò a superare il 
milione di iscritte. Attraverso il racconto del-
la fondatrice, emerge un affresco vivo sulle 
trasformazioni della condizione della don-
na in una stagione di radicali cambiamenti 
dell’universo valoriale, passato al vaglio delle 
strettoie del ventennio fascista, per riemer-
gere in forme di rinnovato protagonismo alla 
prova della democrazia del dopoguerra. ■g

Un secolo di storia 
nella vita di Armida



32

Don Mario Ciceri, 
la santità 

dell’ordinario
di Cristiano Passoni

I
l prossimo 30 aprile don Mario Ciceri 
sarà dichiarato Beato insieme ad Armida 
Barelli. La sua biografia è assai semplice 
e lineare. Nasce a Veduggio in una mo-
desta cascina l’8 settembre del 1900. 

Durante la Grande guerra Mario è in semi-
nario, a Seveso. Ascolta da lì i drammi del 
conflitto e il bisogno estremo del prendersi 
cura, di rimanere vicino, ritrovare l’essenzia-
le, per chi è al fronte e per chi è rimasto, per 
chi tornerà e per chi non tornerà più. È un 
ragazzo semplice, popolare, «timido e rego-
lare», come si legge nei giudizi del seminario. 
Non si distingue per cose particolari.
Il 14 giugno 1924 viene ordinato dal cardina-
le Eugenio Tosi e riceve la sua prima e unica 
destinazione. Viene inviato nella parrocchia di 
Brentana di Sulbiate, per seguire i giovani e 
l’oratorio. La vita di quegli anni è quella di un 
prete semplice, disponibile, incredibilmente 
vicino alla gente. Nel suo tracciato biografico 
non ci sono opere, fondazioni di Istituti re-

ligiosi o di realtà civili, scritti particolari. Si 
occupa degli aspetti essenziali del ministero 
di un prete di sempre, del tutto omogeneo 
all’epoca: la cura della liturgia e la celebra-
zione dei sacramenti, la predicazione ordi-
naria, l’accompagnamento dei ragazzi e dei 
giovani attraverso l’oratorio. Nel 1926 fonda 
a Brentana l’Azione cattolica, dalla quale era 
stato a sua volta formato da bambino a Ve-
duggio. Diventerà uno strumento essenziale 
della sua pastorale. Lascia spazio soprattutto 

Oltre ad Armida Barelli, 
il 30 aprile viene beatificato un 
parroco di Brentana di Sulbiate. 
Una testimonianza, la sua, 
tra le pieghe dei vissuti, a cavallo 
tra le due guerre mondiali. 
Ribelle per amore, a fianco 
della povera gente.

GRANDI STORIE



33

alla carità che prende il sopravvento: la cura 
dei malati, la visita ai carcerati e il loro rein-
serimento nella vita ordinaria, i poveri. 

VOCE AMICA
Quando scoppia la seconda guerra mondia-
le, don Mario cerca di essere vicino ai suoi 
giovani al fronte. Si inventa, come probabil-
mente aveva ascoltato dai tempi della prima 
guerra mondiale in seminario, un foglio di 
collegamento per loro. Nasce così Voce ami-
ca, un bollettino con il quale dare e ricevere 
notizie da casa e dal fronte, sostenere le fa-
tiche, illuminare i cuori. Dopo l’armistizio del 
1943 don Mario non ha paura di mettere a 
rischio la sua stessa vita, raccogliendo tutto 
un popolo ai margini, generato dal conflitto: 
soldati, sbandati, renitenti alla leva militare in 
opposizione al regime, i partigiani, i fuggia-
schi italiani e stranieri. Spesso si fa compa-
gno di viaggio di questi, con la sua biciclet-
ta, in Valchiavenna, per cercare un varco di 
salvezza in Svizzera. Per questo impegno nel 
1985 riceverà la medaglia d’oro alla memo-
ria dei Ribelli per amore. 
La sera del 9 febbraio 1945 don Mario torna 
con la sua bicicletta da Verderio, dopo una 
giornata di confessioni. La strada è buia e 
scivolosa per la neve, oltre che deserta. Viene 
investito da un carretto di passaggio. Raccol-
to, viene portato all’ospedale di Vimercate, 
dove morirà il 4 di aprile. Da quel momento 
la fama della sua santità dilaga per il paese, 
senza mai uscirne troppo dai confini.

Con la sua vita don Mario ci parla di una 
santità possibile oggi. Ed è bello e signifi-
cativo leggerla in parallelo con l’altra figura 
di santità che verrà beatificata insieme a 
lui. Scherzi della provvidenza per questo 
nostro tempo. La questione, però rimane 
vera e intrigante per noi. Perché la Chiesa, 
animata dallo Spirito di Gesù, ci propone 
insieme queste due figure? Quale lettera 
alle Chiese, nella scia di Apocalisse, è af-
fidata a noi, attraverso la loro testimonian-
za? Quale la loro profezia?
Mi piace pensarle come a due avanguar-
die. Armida e don Mario, due modi diversi 
di interpretare un compito comune. È indu-
bitabilmente una vita d’avanguardia, quella 
di Armida, tra la cultura del tempo, la pro-
mozione della donna, l’intuizione della vita 
secolare consacrata: una eredità enorme! 
D’altra parte è avanguardia anche quella di 
don Mario, diversa e complementare, indi-
spensabile. Una singolare avanguardia tra 
le pieghe dei vissuti, dove la vita è da sem-
pre in azione: la nascita e la morte, la gioia 
e il dolore, la festa e il lavoro quotidiano, la 
Chiesa e le strade dentro le quali la sua in-
separabile bicicletta si invola, disegnando 
percorsi sempre nuovi incontro alla gente. 
Modi singolari, unici, per vivere la comune 
passione e la medesima radice di fede. È 
un mosaico che merita di essere conside-
rato quello che i due nuovi beati lasciano in 
eredità a questa nostra stagione in cerca di 
profezia. ■g

Nella foto: 
don Mario Ciceri 

insieme ad altri 
sacerdoti 

(fonte: 
chiesadimilano.it)

GRANDI STORIE



34

GRANDI STORIE
2I2022

di Gianni Di Santo

Sulle orme 
di fratello Charles

I
l prossimo 15 maggio è una data che tanti 
già si sono segnati sul calendario. Charles 
de Foucauld, il “fratello universale”, sarà 
proclamato santo. Non è stato un cam-
mino breve, quello verso la santità rico-

nosciuta dalla Chiesa. Ma certamente atteso, 
desiderato e infine pregato da una moltitudine 
di credenti e non, insieme alla sua famiglia 
spirituale che racchiude venti congregazioni 
e associazioni ecclesiali. Una testimonianza 
profetica quella di fratel Charles che ha fatto 
breccia nel cuore di molti, e non da oggi.
Il processo di beatificazione si aprì nel lon-
tano 1927 e la fase diocesana fu chiusa 
nel 1947. Nonostante la sua morte violenta 
possa far pensare a un martirio, il percorso 
seguito fu quello per il riconoscimento delle 
virtù eroiche. Nel 2001 san Giovanni Paolo II 
autorizzò la promulgazione del decreto che 
dichiarava venerabile fratel Charles. Il mira-
colo per la beatificazione avvenne per opera 
di una donna che era stata colpita da un tu-
more osseo alla metà degli anni ottanta. Suo 
marito chiese espressamente l’intercessione 
del “fratello universale”: da quel momento, le 
ossa della moglie guarirono. Il processo sul 

miracolo si svolse nella diocesi di Milano, 
sotto cui si trovava la coppia. Papa Benedetto 
XVI lo proclamò beato il 13 novembre 2005. 
E la memoria liturgica del beato Charles de 
Foucauld, per la diocesi di Viviers (dove fu 
ordinato sacerdote) e la famiglia spirituale 
che a lui si ispira, cade il 1° dicembre, giorno 
della sua nascita al Cielo. 

MA CHI ERA 
CHARLES DE FOUCAULD?
Il visconte Charles de Foucauld (frère Char-
les di Gesù) nasce a Strasburgo in Francia il 
15 settembre 1858, da famiglia aristocrati-
ca. Orfano a sei anni, viene allevato, assie-
me alla sorella Marie, dal nonno paterno, il 
colonnello Charles de Morlet. Durante l’a-
dolescenza andrà progressivamente allon-
tanandosi dalla fede e intraprende presto 
la carriera militare. È conosciuto per il suo 
gusto del piacere e della vita facile, ma so-
prattutto per una pericolosa esplorazione del 
Marocco (1883-1884) che gli procura gran-
de fama e gli riconquista la stima dei suoi. 
Interpellato dalla fede dei musulmani, va alla 
ricerca di Dio, e accompagnato con saggez-
za dalla cugina Marie de Bondy, incontra un 
sacerdote, l’abbé Huvelin (1886), ritrovando 
la fede. Charles ha 28 anni. Scrive: «Appe-
na ho creduto che Dio esiste ho capito che 
non avrei potuto fare altro che vivere solo per 
lui». Per seguire Gesù si fa monaco trappista 
(1890-1896), poi vive da eremita presso le 
monache Clarisse di Nazareth (1897-1900). 
Dopo un lungo periodo di discernimen-

Il prossimo 15 maggio Charles 
de Foucauld sarà proclamato santo. 
Un momento importante per 
riflettere sul messaggio universale 
di un testimone del Vangelo 
che non ha avuto paura di 
“farsi piccolo tra i piccoli”.



35

to accetta di essere ordinato prete (1901). 
I tre anni trascorsi a Nazareth costituiscono il 
periodo fondamentale dell’itinerario spiritua-
le di Charles de Foucauld. Sprofondato nel 
silenzio e la solitudine intuisce il mistero del 
«lungo periodo della vita silenziosa di Gesù a 
Nazareth». Da questo momento non parlerà 
più di “Gesù di Nazareth” (quale oggetto del-
la fede) ma di “Gesù a Nazareth”. Dopo un 
soggiorno nell’oasi di Béni Abbès, si spinge 
più a sud, fino a Tamanrasset e sulle monta-
gne dell’Hoggar e si stabilisce tra i Tuareg. 
Là vive “la sua Nazareth” da monaco, mis-
sionario, sacerdote e sacrestano in un desi-
derio continuo di essere davvero il “fratello 

universale” tra i più piccoli, i più poveri e i 
non cristiani. È lì che inizia un cammino spiri-
tuale, solo, nel deserto del Sahara, sullo stile 
di Nazareth, basato sulla preghiera, il silen-
zio, il lavoro manuale e l’assistenza ai poveri. 
Nel romitorio accoglie i poveri della regione e 
studia la lingua dei Tuareg, proprio per age-
volare il lavoro dei futuri missionari, lascian-
do in eredità scritti di una profondità spiritua-
le unica che furono, poi, riscoperti negli anni 
a venire. Sicuramente fu un anticipatore del 
dialogo interreligioso visto soprattutto in una 
prospettiva di pace e liberazione dei popoli. 
Viene ucciso da un gruppo di predoni, la sera 
del 1° dicembre 1916.

La famiglia spirituale: tredici mila aderenti 
sparsi per il mondo
L’Associazione Famiglia spirituale di Charles de Foucauld  abbraccia i differenti 
gruppi (congregazioni religiose, istituti secolari e associazioni) che si ispirano al 
messaggio spirituale di fr. Charles de Jésus. Al momento della sua morte, avvenuta 
il 1° dicembre 1916, nella lista dei membri dell’Union des Frères et Sœurs du Scré 
Cœur de Jésus c’erano 49 iscritti, fra cui lo stesso de Foucauld. Col passare degli 
anni diverse fondazioni si susseguirono, prima in Algeria e Marocco, poi in Francia, 
senza che ci fosse stato tra di loro un legame concreto. Solo nel 1955, a Béni Abbès, 
i rappresentanti dei differenti gruppi si sono incontrati con il proposito di «espri-
mere l’unità di spiritualità che anima i differenti gruppi che rivendicano il pensiero 
religioso e la spiritualità di Charles de Foucauld». Da allora a oggi i responsabili si 
incontrano in assemblea ogni due anni, presieduta dal vescovo del Sahara. 
Sono 20 gruppi comprendenti più di tredici mila membri attraverso il mondo.
Congregazioni: Petites sœurs du sacré cœur (Montpellier, Francia); Petits frères de 
jésus (El-Abiodh, Algeria); Petites sœurs de jésus (Touggourt, Algeria); Petits frères 
de l’évangile (Aix-en-Provence, Francia); Petites sœurs de l’évangile (Santa María, 
Venezuela); Petites sœurs de nazareth (Gand, Belgio); Piccoli fratelli di Jesus Caritas 
(Foligno, Italia); Petits frères de l’incarnation (Haiti); Petites sœurs du cœur de Jésus 
(Banguí, Rep. Centro Africana); Petits frères de la croix (Quebec, Canada); Petites 
sœurs de l’incarnation (Haiti); Discepole del vangelo (Treviso, Italia).
Istituti secolari: Fraternité Jesus Caritas (Ars, Francia); Imjs (Institut des 
missionnaires de Jésus serviteur) (Ninh Mhuan, Vietnam). 
Associazioni: Union-sodalité (Viviers, Francia; Beni-Abbès, Algeria); Groupe Charles 
de Foucauld (Orano, Algeria; 1952- Bon-Encontre, Francia); Fraternité sacerdotale 
Jesus Caritas (Aix-en-Provence, Francia); Fraternité séculière cdf (Parigi ; Lione, Francia); 
Comunitat de Jesus (Montserrat, Spagna); Fraternité Charles de Foucauld, (Francia).

GRANDI STORIE



36

L’EREDITÀ SPIRITUALE
Charles de Foucauld non ha mai fondato 
nessun ordine religioso, pur delineando le 
prime regole, ma certamente ha contribuito a 
far nascere, a causa della sua testimonianza 
profetica, diverse comunità religiose che a lui 
fanno riferimento. 
Appartenere alla famiglia spirituale di Char-
les de Foucauld significa optare per una 
“piccola” Chiesa, una Chiesa “domestica”, 
che prega e accoglie, spesso a servizio delle 
periferie più lontane, dei poveri ed emarginati 
di ogni luogo. Charles de Foucauld è il “fra-
tello universale” che è accanto a chiunque 
abbia bisogno di aiuto, senza distinzioni di 
razza, religione e classe sociale. 
Attualmente vi sono 20 gruppi approvati uf-
ficialmente dalla Chiesa, che insieme costi-
tuiscono l’Associazione Famiglia Spirituale 
Charles de Foucauld.
Tra le comunità religiose più note ci sono i 
Piccoli Fratelli di Gesù fondati nel 1933 a 
El-Abiodh, in Algeria, da padre René Voillau-
me, e le Piccole Sorelle di Gesù, fondate da 

sorella Magdeleine Hutin, nel 1939. In parti-
colare vanno ricordati i Piccoli fratelli di Jesus 
Caritas e i Piccoli fratelli del Vangelo. L’espe-
rienza che è stata più visibile in Italia è stata 
quella incarnata da Carlo Carretto, che, tra il 
1965 e fino alla fine degli anni ottanta, fondò 
a Spello una comunità religiosa che per mol-
ti anni fu il fulcro di quanto di buono veniva 
sperimentandosi riguardo l’accettazione del 
Concilio Vaticano II. Il convento di San Girola-
mo a Spello divenne in quegli anni il luogo e 
la casa dove si sperimentava il rinnovamen-
to della liturgia e della pastorale, attraverso 
un’armonica visione spirituale che metteva 
insieme creato e Bibbia, fragilità umana e 
desiderio del bello, lavoro e preghiera. 
Il messaggio del “fratello universale” Char-
les de Foucauld è oggi di estrema attualità. 
Le periferie dell’umanità, le fragilità dell’e-
sistenza umana, la povertà nel mondo sono 
d’altronde i temi cari al pontificato di France-
sco, che ha voluto non a caso citare Charles 
de Foucauld a conclusione della sua recente 
enciclica sulla fraternità universale. ■g

Padre mio,
io mi abbandono a te, 
fa di me ciò che ti piace.
 
Qualunque cosa tu faccia di me 
Ti ringrazio. 
 
Sono pronto a tutto, accetto tutto. 
La tua volontà si compia in me, 
in tutte le tue creature. 
Non desidero altro, mio Dio. 

 
Affido l’anima mia alle tue mani 
Te la dono mio Dio, 
con tutto l’amore del mio cuore 
perché ti amo, 
ed è un bisogno del mio amore 
di donarmi 
di pormi nelle tue mani senza riserve 
con infinita fiducia 
perché Tu sei mio Padre.

Questa è la preghiera comune a tutti coloro che si richiamano a Charles de Foucauld in ogni 
parte del mondo; è stata perciò tradotta in numerose lingue.
Charles de Foucauld non l’ha scritta tale e quale: è stata tratta da una meditazione più am-
pia scritta nel 1896, nella quale cercava di unirsi alla preghiera di Gesù sulla croce.

La preghiera dell’abbandono

GRANDI STORIE
2I2022



37

Il “polmone spirituale” 
di Casa San Girolamo
Casa San Girolamo è una proposta 
dell’Azione cattolica italiana, che nasce 
dal desiderio di condividere, nel luogo 
segnato dalla testimonianza di Carlo 
Carretto, un’esperienza intensa e fra-
terna di contemplazione, discernimen-
to e vita spirituale.
A Spello si sperimenta una nuova sinte-
si, una nuova “cifra” spirituale, capace di 
far incontrare contemplazione e discer-
nimento, preghiera e riflessione, ascolto 
e dialogo. La centralità della Parola di 
Dio, meditata, celebrata e pregata, con-
sente di fondere insieme, in modo ar-
monico, queste dimensioni.
Per il suo valore storico e simbolico, Casa 
san Girolamo non è un edificio per campi scuola, né tantomeno una casa per ferie o del 
pellegrino. È un “polmone spirituale”, un dono dello Spirito, dove coniugare spiritualità, 
preghiera, silenzio, fraternità, dialogo e studio, in una regola di vita ispirata a uno stile di 
santità laicale. Chi viene a Spello deve sentire la casa come un’estensione della propria 
casa, come quell’angolo dove è possibile trovare lo spazio dell’interiorità. Si viene non 
come ospite, ma come fratello che condivide nel silenzio e nella pace una comune ri-
cerca spirituale. Chi arriva al San Girolamo troverà dei fratelli che lo accolgono (e non 
una reception), gli assegnano una cella e gli danno indicazioni essenziali sullo svolgimen-
to delle giornate. Troverà spazi di riflessione e lettura, spazi di confronto e approfondi-
mento. Amici capaci di ascoltare, accompagnare, orientare, suggerire, formare.
Sperando in un miglioramento della situazione sanitaria, si confida di poter vivere ap-
pieno anche la prossima estate e il successivo periodo di Avvento.

Per informazioni info.spello@azionecattolica.it
Per iscrizioni tel. 06.66132324 • iscrizioni.spello@azionecattolica.it

In alto, 
Casa San 

Girolamo e, 
a lato

Charles de 
Foucauld

© Romano Siciliani

GRANDI STORIE



38

do
ss

ie
r Con l’introduzione di Giuseppe Notarstefano proviamo a 

imbastire una prima riflessione sul presente e sul futuro del 
cattolicesimo democratico, tradizione politica di cui, dice il 
presidente nazionale di Ac, «il Paese riconosce la necessi-
tà» specie nei momenti di emergenza, ma che non sembra 
avere alle spalle «un movimento sufficientemente vivace».
Il dossier è arricchito dall’intervento di Angelo Picariello, 
giornalista-quirinalista di Avvenire e appassionato della le-
zione di Aldo Moro, e dalle interviste a Ernesto Preziosi, 
Debora Ciliento e Francesco Russo.
Nella prospettiva di valorizzare le numerose esperienze 
politiche e amministrative sui territori, raccogliamo le te-
stimonianze di Benedetta Simon, Giuseppe Irace, Raimon-
do Cacciotto, Dario Maresca e Francesco Crinelli.

shutterstock.com

CATTOLICESIMO 
DEMOCRATICO

CATTOLICESIMO 
DEMOCRATICO



39

dossier

I
l dibattito sul contributo dei cattolici 
alla vita politica del Paese da un lato ci 
sembra procedere in modo stanco e ri-
petitivo, con lampi di lucidissima analisi 
che si mescolano a rimpianti, nostalgie 

e qualche luogo comune; dall’altro produ-
ce improvvisamente alcune fiammate che 
farebbero pensare che qualcosa sta per 
accadere... ma poi non accade. Nel mentre 
osserviamo l’intreccio di varie orbite che 
formano una galassia interessata al tema: 
chi nella politica e nell’amministrazione è 
immerso vivendola in prima persona, chi 
osserva la politica da appassionato ma con 
una forte inclinazione più alla formulazio-
ne di teorie che all’ambizione di pratiche. E 
ancora chi cammina in associazioni e movi-
menti ecclesiali e si lascia interrogare dalle 
domande che abitano questo nostro tempo, 
cimentandosi tra speranze e disillusioni, 
buona volontà e delusioni, visioni e velleità. 
Osserviamo contemporaneamente che sono 

ancora tante le personalità rappresentative 
del cattolicesimo democratico, generate da 
una lunga stagione di elaborazione culturale 
e di formazione, che raccolgono nel Paese – 
e nella politica stessa – grande stima e fidu-
cia. Pensiamo al riferimento che rappresenta 
per i cittadini Sergio Mattarella. Pensiamo al 
tributo trasversale e sincero riconosciuto al 
compianto David Sassoli. Pensiamo anche ai 
diversi nomi che sono stati accostati alla pre-
sidenza della Repubblica. È come se l’opinio-
ne pubblica riconoscesse ancora la necessi-
tà, per il Paese e le istituzioni, di stili politici 
e alti profili seriamente orientati al dialogo, 
al primato del bene comune e al senso di 
responsabilità. Ma al contempo, sembra af-
fievolirsi alle loro spalle un movimento suffi-
cientemente vivace da far considerare certi 
stili, certi contenuti, certi metodi come “nor-
mali”, “possibili” e non “eccezionali”. Eppure 
di persone che si muovono in questo solco, 
penso soprattutto nelle amministrazioni loca-
li, ce ne sono tante, più di quante osiamo im-
maginare: ma le loro appaiono spesso come 
belle testimonianze personali, isolate, che 
non hanno possibilità di essere raccordate 
dentro una dialettica democratica sempre 
più asfittica e retorica, astratta ed appiatti-

Il presidente nazionale di Ac 
apre il dossier indicando rotte 
operative e stili possibili per i laici 
impegnati e per l’associazionismo.

Innovazione 
e coraggio

con il magistero 
di Francesco

di Giuseppe Notarstefano



40

2I2022

dossier

ta sul presentismo smemorato dei social. 
È perciò necessario, prima che il cattolicesi-
mo democratico divenga solo e unicamente 
oggetto di studio storico, chiederci cosa sia 
possibile fare, come laici credenti, ciascuno 
per la propria parte e secondo la propria vo-
cazione, perché questa cultura politica ma-
turata con le istituzioni repubblicane possa 
essere declinata al presente e al futuro.
Vorremmo assumerci l’onere di porre la 
questione dentro e fuori gli ambiti asso-
ciativi, non avendo timore di sperimentare 
e di innovare, accettando la parzialità di 
azioni che comunque dovranno fare i conti 
sempre con il “principio del non appaga-
mento”! E soprattutto dobbiamo rimuo-
vere (e piuttosto in fretta!) quel pesante 
pregiudizio che tormenta i laici impegnati 
nella Chiesa e che rischia di apparire come 
tattica neutralità: liberi da “anarchismo e 
zelotismo” (Oscar Cullmann, Dio e Cesa-
re, Editrice Ave, 1996, p.121), “schierati” 
sempre sotto le parti, in compagnia dei più 
fragili e vulnerabili, instancabili tessitori di 
dialogo e ascolto attivo e critico delle buo-
ne ragioni pacificamente argomentate, con 
uno sguardo che va in profondità e che si 
allarga sempre al mondo. Con una pande-
mia che continua a preoccuparci, con una 
guerra in terra d’Europa, è il caso di dire 
che è questo il tempo per coltivare nuove 
visioni di futuro e “organizzare la Speran-
za” (espressione del servo di Dio don Toni-
no Bello che è più volte risuonata durante 
la 49esima Settimana sociale dei cattolici 
italiani tenutasi a Taranto).
Nel ringraziare le persone che hanno offerto 
dei primi elementi di riflessione in questo 
numero di Segno, vorrei offrire tre spunti di 
riflessione che sintetizzerei con tre moniti: 
non sopravvalutiamoci; non sminuiamoci; 
resistiamo alla tentazione “del protagoni-
smo solitario”.

NON SOPRAVVALUTIAMOCI
Non prendiamola a male, ma se vogliamo 
davvero rientrare con spessore nel dibattito 
politico dobbiamo, come laici credenti, essere 
più umili. Dismettere, insomma, quell’aria da 
chi ha soluzioni in tasca e grandi valori che 
altri non hanno. Troppo spesso sopravvalutia-
mo i nostri dibattiti interni, pensiamo siano il 
centro del mondo e la chiave del futuro men-
tre in realtà già stentano a circolare tra di noi. 
Ci autoconsoliamo pensandoci “minoranze  
creative”, ma in realtà ci parliamo troppo 
addosso. E poi incolpiamo partiti e leader 
di “non dare spazio”, come se in politica lo 
“spazio” fosse un tappeto rosso che altri de-
vono stendere senza che si trovi il coraggio di 
misurarsi con il cuore della politica in demo-
crazia, ovvero la ricerca del consenso.

NON SMINUIAMOCI
Allo stesso tempo, non buttiamoci giù, non 
riteniamo di essere meno di ciò che real-
mente siamo. Le idee, le intuizioni, le pro-
fezie e anche le pratiche concrete che cir-
colano nel tessuto ecclesiale – e nei mondi 
con cui riusciamo a dialogare positivamente 
– non sono né irrilevanti né insignificanti. 
Nonostante le indubbie debolezze che ha 
cumulato il laicato cattolico nell’ultima fase 
di storia del Paese, continuano a circolare 
competenze, visioni, prospettive che hanno 
una forte potenzialità politica. Nel mentre 
dobbiamo evitare di sopravvalutarci, quindi, 
evitiamo anche di dire di non avere nulla tra 
le mani, perché non è vero.

NON È PIÙ TEMPO 
DI SOLISTI ISOLATI
In tanti, in troppi, hanno completamente ri-
nunciato ad un’idea di politica e di impegno 
politico che è anche impegno comunitario, 
con una comunità, insieme ad altri. Fare da 
soli diventa quindi l’autoassoluzione di tanti 



41

dossier

portatori di cose belle, ma a titolo esclusi-
vamente individuale. Questa rinuncia a fare 
rete, ad unire le forze, a costruire relazioni 
non è solo della politica in generale e “de-
gli altri”, ma è anche, dobbiamo dirlo, una 
rinuncia nostra. Motivo per cui riusciamo in 
un’impresa illogica: trasformare persino la 
passione sociale in una passione impregnata 
di individualismo che rischia di apparire un 
protagonismo solitario.
In questi ultimi anni abbiamo percepito che 
l’associazione ci chiede di affrontare con 
coraggio e intraprendenza questo tema, ri-
trovando nella nostra scelta religiosa una 
formidabile sorgente. Ci sentiamo responsa-
bili dei tanti ragazzi e giovanissimi che oggi 
desiderano affrontare e discutere i temi e i 
nodi di ciò che riguarda il nostro vivere insie-
me. Condividiamo il bisogno di tanti giovani 
e adulti di confrontarsi senza fretta e su-
perficialità. Sentiamo l’incoraggiamento dei 
tanti aderenti impegnati che ci chiedono ac-

compagnamento e approfondimento. E per 
quanto appartiene alla nostra responsabilità, 
provare a dare un “presente” alla radice del 
cattolicesimo democratico. Qualificando la 
formazione ordinaria, innanzitutto, che trop-
po spesso rischia di considerare opzionale la 
dimensione sociale che nel Progetto forma-
tivo chiamiamo “Responsabilità”, unita in un 
filo rosso alla “Fraternità”. 
Occorre moltiplicare le opportunità di for-
mazione specifica in ambito politico, sociale, 
economico, culturale a tutti i livelli territoria-
li in cui l’associazione agisce. E soprattutto 
iniziare un serio lavoro di studio, riflessione 
e discernimento comunitario perché l’inten-
so Magistero di papa Francesco, inscritto 
nella cornice del Concilio Vaticano II e della 
Dottrina sociale della Chiesa, possa essere 
la leva di un rinnovato impegno personale 
e comunitario che accompagni coraggiosa-
mente questa fase di transizione ecologica e 
trasformazione sociale. ■g

shutterstock.com



42

2I2022

dossier

La pace, 
le istituzioni, 
la giustizia: 

l’eredità viva di Moro
di Angelo Picariello*

N
ella crisi di leadership, nella dram-
matica carenza di capacità profetica 
e vera dedizione al bene comune 
che mostra la classe politica na-
zionale come anche internazionale, 

la mente corre 44 anni dopo ad Aldo Moro, 
in questo periodo che rimanda ai terribili 55 
giorni del suo sequestro che precedettero la 
sua tragica fine. Capita ogni anno di aggrap-
parsi a lui, in special modo negli ultimi due 
anni, in coincidenza con le ripetute esplosioni 
della pandemia che ha messo a dura prova, 
proprio in primavera, la tenuta della nostra 
comunità nazionale. Ma nessuno immagina-

Una riflessione sul cattolicesimo 
democratico non può che muovere 
dagli scritti e dall’azione politica
dello statista ucciso dalle brigate rosse. 
Il suo lavoro da ministro degli 
Esteri per prevenire i conflitti, 
l’intuizione della giustizia riparativa, 
il saldo ancoraggio alla democrazia 
parlamentare per evitare la deriva 
dell’uomo solo al comando...
Filoni che attendono 
di essere ripresi e trasformati 
in progettualità.

va che quest’anno, a fronte di una situazione 
ancora molto complicata su quel fronte – con 
un Paese che appare più diviso – intervenis-
se un dramma se possibile ancor più incom-
bente, per quel senso di angoscia e impoten-



43

dossier

za che le immagini di guerra ci restituiscono.
Facendo nostro, allora, l’invito dello storico 
Renato Moro, nipote dello statista – che 
nel 2016, in occasione del centenario della 
nascita, al Quirinale invitava tutti a «libera-
re Moro dalla prigione delle Brigate Rosse» 
andando oltre quei drammatici 55 giorni 
– possiamo provare a rivolgerci a lui, in 
un momento come questo, come chieden-
do una carezza consolatrice, per cercare 
ciò che di attuale il suo insegnamento ci 
riserva. Ne abbiamo davvero bisogno se 
chi avrebbe il compito di assumere un’i-
niziativa per salvare il mondo dalla terza 
guerra mondiale non trova di meglio che 
citare la frase più celebre di san Giovanni 
Paolo II («Non abbiate paura!») per metter-
la al servizio delle ragioni della guerra in 
aperto stridore con un’altra frase gridata, 

e divenuta anch’essa celebre, dello stesso 
Pontefice polacco: «Mai più la guerra!».

I TRE FILONI PER INDAGARE 
L’ATTUALITÀ DI MORO
Questa attualità la possiamo rinvenire at-
traverso tre filoni. L’Edizione nazionale delle 
opere di Aldo Moro – presieduta proprio dal 
professor Renato Moro, un’opera ciclopica 
ma di facilissima consultazione online – rap-
presenta la prima delle tre opportunità che 
abbiamo, rivolta in particolar modo ai giovani, 
costituita appunto dall’immensa miniera dei 
suoi scritti. Ne segnalo uno, in particolare, 
la cui ambientazione presenta forti analogie 
con la situazione attuale, sperando ancora 
che non finisca come allora con un allarga-
mento della «follia», per citare il Pontefice in 
carica. Con una lettera del 15 aprile 1940 
Pio XII aveva incaricato il segretario di Sta-
to, il cardinale Luigi Maglione, di indire nel 
mese di maggio delle preghiere per la pace 
in tutti i santuari mariani del mondo. Alla luce 
di questa indicazione, nel clima di un sem-
pre più probabile intervento italiano, Moro, 
nell’aderire a questo invito, spiega come la 
preghiera, all’apparenza impotente, rappre-
senti anche uno strumento di presa di co-
scienza del male dell’uomo, per riscoprire e 
riaffermare il valore autentico della pace. Era 
da poco laureato, e da qualche mese aveva 
assunto la presidenza della Fuci, l’articolo 
è pubblicato su Azione fucina del 5 maggio 
1940: «Di questo male – scrive – siamo un 
po’ responsabili anche noi, non fosse altro 
che per quello che non abbiamo saputo dare, 
di preghiera e di azione, di fronte a chi ne-
gava la Verità, per ristabilirla, di fronte a chi 
negava l’amore, per riaffermarlo, con tutte 
le forze nostre, come il valore supremo della 
povera umanità. Un po’ responsabili, almeno, 
per quel vincolo che stringe gli uomini e ne fa 
un corpo solo, partecipi, per una provviden-

shutterstock.com



44

2I2022

dossier

ziale destinazione, ciascuno della verità e del 
bene che è negli altri».
Non avremmo avuto la nostra Costituzione 
se una generazione di politici cattolici non 
avesse attraversato quegli anni orribili con 
questa formazione e questa consapevolez-
za della centralità dell’avvenimento cristia-
no, vissuto non come rifugio devozionale, 
ultimamente astratto ed intimistico, ma 
come scintilla di responsabilità e speran-
za, anche nei momenti più difficili. Detto 
dei suoi scritti, la seconda modalità con cui 
Moro ci viene ancora in aiuto è data proprio 
dagli strumenti che ci ha lasciato – lui in-
sieme ai La Pira e ai Dossetti – attraverso 
la Costituzione. La gran fortuna, parados-
salmente, al cospetto di una classe politica 

fondamentalmente ignorante risiede proprio 
in questa diffusa ignoranza, che rende più 
complicato e difficile portare a termine pro-
positi scellerati, da parte di protagonisti che 
ignorano i “fondamentali” del loro mestiere. 
La democrazia parlamentare ci ha messo a 
riparo dal ricorso all’uomo forte – scorciatoia 
sempre incombente, non avendo imparato la 
lezione della storia – ma l’Italia che «ripu-
dia la guerra» avrebbe dovuto generare un 
nostro protagonismo internazionale – alla 
La Pira per intenderci – che purtroppo è 
mancato, finora almeno. Moro ha sempre 
operato per comporre o prevenire i conflitti, 
a volte prendendosi pure delle critiche pe-
santi, come alla firma, quando era presidente 
del Consiglio, del Trattato di Osimo che nel 
1975 ha chiuso la contesa sui confini orien-
tali. Fu lui protagonista inoltre, da ministro 
degli Esteri, anche della composizione con 
l’Austria del conflitto sorto sull’Alto Adige, 
attraverso l’intesa di Copenaghen. Ed è an-
cora un lascito della sua politica estera quel 
ruolo importante di forza di interposizione al 
servizio della pace che ancora svolgiamo, noi 
italiani, al confine fra Libano e Israele. Pur-
troppo però questa vocazione alla prevenzio-
ne e al superamento dei conflitti si è vista 
poco e in ritardo, in questa maledetta guerra, 
da parte del nostro Paese, speriamo che si 
faccia ancora in tempo a salvare almeno il 
peggio, proprio attraverso una missione Onu 
a garanzia della pace che veda il nostro Pa-
ese fra i garanti, come l’Ucraina propone al 
tavolo di negoziato.
Ma anche la nostra giurisizione penale, che 
Moro ha voluto in Costituzione, ci parla an-
cora attraverso, ad esempio, lo strumento 
innovativo della giustizia riparativa, in grado 
di mettere pace fra “vittima” e “carnefice”. 
Un esempio luminoso è costituito sicura-
mente dal dialogo in atto fra famiglie delle 
vittime ed ex della lotta armata, un per-

In alto, 
Aldo Moro



45

dossier

corso che lungi dall’oltraggiare il sacrificio 
delle vittime, come qualcuno sostiene, dà 
ad esso – viceversa – un significato nuovo, 
attraverso lo strumento della riconciliazio-
ne, a Moro tanto caro e oggi portato avanti 
con coraggio dalla figlia Agnese. La ministra 
Marta Cartabia, che della giustizia riparativa 
è una delle maggiori studiose, ha efficace-
mente sostenuto che questo tipo di percorso 
andrebbe praticato fin dalle scuole, perché 
il superamento dei conflitti – prima, molto 
prima, di arrivare alla geopolitica – inizia già 
nelle piccole contese, favorendo un cambia-
mento che parta dal basso ma può arrivare 
a cambiare le cose a livelli moltpo più alti, 
perché insegna un metodo, aprendo il cuore 
alla speranza.

L’ESEMPIO VIVENTE 
DI MATTARELLA 
E IL RIMPIANTO PER SASSOLI
Detto degli scritti, fatto qualche esempio 
dei tanti strumenti istituzionali lasciatici 
da Moro, c’è un altro aspetto, il terzo, da 
evidenziare: quello degli esempi viventi 
cui poter guardare ancora riferibili a lui. 
Fa pensare che 44 anni dopo siano an-
cora uomini usciti dalla scuola di Moro 
quelli che ci fanno, o ci hanno fatto, da 
bussola. Quanto dobbiamo, ad esempio, 
a Sergio Mattarella se in questi anni, in 
alcuni delicati frangenti, le istituzioni non 
hanno deragliato, indicando sempre come 
modello, anche nei momenti più bui, quel 
«senso della comunità» che tiene unito un 
Paese.
E oggi che lamentiamo un carente prota-
gonismo dell’Europa nella ricerca di una 
soluzione negoziale al conflitto in Ucraina, 
quanto ci manca la visione profetica di un 
altro esempio luminoso di uomo delle isti-
tuzioni, quale è stato David Sassoli, che 
alla politica era arrivato proprio seguendo 
lo spirito di Moro e La Pira. Al vertice del 
Parlamento europeo, dove si è sempre 
speso con coraggio per la pace e per il 
rispetto dei diritti, proprio nello spirito del 
sindaco santo forse si sarebbe inventa-
to qualcosa, certamente non si sarebbe 
rassegnato alla mera logica delle armi. 
Non resta che sperare ancora in Moro, 
allora, che ha sempre vigilato sulle sorti 
di questo nostro Paese e ancora ci parla 
attraverso i suoi scritti, i principi da lui in-
seriti in Costituzione e attraverso uomini 
delle istituzioni che hanno imparato da lui 
la responsabilità che comporta servire il 
bene comune. ■g

*giornalista di Avvenire
autore di Un’azalea in via Fani 

(edizioni San Paolo)

shutterstock.com | Nicolas Economou

shutterstock.com | Antonio Nardelli



46

2I2022

dossier

La “buona” politica 
è un esercizio d’amore

intervista con Ernesto Preziosi 
di Gianni Di Santo

«C
attolici e politica? Può 
sembrare un tema supe-
rato, ma forse solo per-
ché evocato e non risolto. 
Non si tratta ovviamente 

di pensare a una politica dei cattolici ma di 
chiederci con realismo e senso storico quale 
può essere il contributo dei credenti in uno 
stato laico e pluralista e in un cambiamen-
to d’epoca». Ernesto Preziosi, storico del 
movimento cattolico, già parlamentare nella 
precedente legislatura e fondatore dell’as-
sociazione di amicizia politica, Argomen-
ti2000, chiarisce a Segno nel mondo come 
la dimensione dell’impegno politico resti un 
aspetto fondamentale dell’esperienza umana 
e qualcosa che interroga la coscienza cre-
dente. «Oggi comprendiamo con occhi diver-
si il senso dell’invito della Lettera a Diogneto 
fatto proprio dal Vaticano II per significare il 
modo in cui i cristiani vivono nel mondo. Non 
una separazione, ma la piena assunzione 
dell’umanità, dunque anche della politica, 
come luogo che mette in questione la fede 

La vita umana in tutti i suoi aspetti, 
la povertà e l’emarginazione, 
la salute, il lavoro, l’ambiente 
e la pace. La politica deve offrire 
una risposta diversa 
che affronti i temi dell’ingiustizia 
e dell’oppressione. E i cattolici 
possono ancora fare tanto.

e aiuta a comprendere il messaggio di carità 
del Vangelo nella dimensione del pensare la 
“polis”, la città. Per i cristiani l’impegno poli-
tico è un esercizio di amore. Questo significa 
che la Chiesa, come Popolo di Dio, e senza 
confondersi con essa, non può essere estra-
nea alla politica».

Si riferisce alla necessità di un parti-
to di ispirazione cristiana?
Non necessariamente, è una possibilità legata 
alle differenti situazioni storiche. Ciò che inve-
ce è indispensabile è l’apporto di un pensiero 
politico cristianamente ispirato che vada ad 
arricchire, a sollecitare il panorama politico. 
Serve che la fede si faccia interrogare dalla 
politica: cosa dice alla fede, ad esempio, la 
volontà di pace espressa da centinaia di mi-
gliaia di persone in tutta Europa di fronte alla 
guerra in Ucraina? Gli interrogativi ci aiutano 
a capire cosa il Vangelo dice su temi cruciali: 
aiuta i cristiani a leggere i segni dei tempi e 
a essere lievito dentro queste nostre società. 
Non si tratta di fare una politica cristiana, ma 
di sentire la democrazia, l’impegno politico, 
come cose che appartengono anche a noi cri-
stiani in quanto cittadini della città dell’uomo.

Ma quali sono i temi che dovrebbero 
stare a cuore ai cattolici?
Tutti i temi che hanno a che fare con la vita 
delle persone nel presente e nella prospettiva 
di futuro. La priorità va alle situazioni più fragi-
li: la vita umana in tutti i suoi aspetti, la povertà 



47

dossier

e l’emarginazione, la salute, il lavoro e il modo 
di applicare il sistema penitenziario. I temi su 
cui i credenti non hanno proposte esclusive, 
ma possono offrire alla luce del Vangelo e del 
magistero della Chiesa, utili proposte. 

E l’ambiente, la pace? 
La politica deve offrire una risposta diversa 
che affronti i temi dell’ambiente e della pace, 
e anche l’ingiustizia. Qui ai cristiani è chie-
sto di dare un contributo pensando la politica 
non come una lista di problemi, ma come un 
impegno organico che rispetta la realtà nella 
sua complessità e si fa carico di guidarla. 

Si alzano voci che denunciano un’assen-
za dei cattolici nella società e in politica... 
Più che di una assenza, le presenze non 
mancano, penso si possa parlare della dif-
ficoltà di riconoscere un pensiero politico 
di ispirazione cristiana. Un pensiero che sia 
necessariamente espresso in termini laici, di 
cultura politica in modo da poter interloqui-
re e raccogliere consenso a 360°. Infatti, a 
fronte di un magistero sociale quantomai ab-
bondante e puntuale, difetta un’elaborazione 
e una traduzione politica che arrivi fino alla 
propositività legislativa. Aiuteremmo così la 
Chiesa a uscire dall’alternativa fra un impe-
gno politico che sia la semplice traduzione 
del cristianesimo in un programma elettorale 
e la totale estraneità fra fede e politica.

Un’attività prepolitica quindi? 
Non direi. Per prepolitico forse possiamo inten-
dere l’azione formativa intraecclesiale. Un’ope-
ra fondamentale di formazione delle coscienze 
alla luce del Vangelo e del magistero.

E poi?
Poi è necessaria un’opera di mediazione 
culturale che i credenti, associandosi tra 
loro o con altri, debbono compiere nella loro 
responsabilità e che va considerata come 
azione politica in senso pieno. Nel senso che 
precede la scelta di questo o quel partito. Ciò 
che oggi difetta è proprio questa elaborazio-
ne che sta a valle del vissuto ecclesiale e as-
sociativo e a monte delle opzioni partitiche e 
che comporta scelte di tipo politico.

Mancano luoghi di elaborazione?
La mancanza è ancora più drammatica a 
causa della crisi dei partiti. Vi sono però espe-
rienze significative, anche nell’area cattolica 
in cui ci si mette insieme non tanto occasio-
nalmente prima di una consultazione ammi-
nistrativa, quanto per offrire proposte legate 
all’agenda politica del Paese. È quanto fac-
ciamo, da diversi anni, con l’“associazione di 
amicizia politica” Argomenti2000. L’impegno 
per una elaborazione di pensiero è un servi-
zio che come cristiani dobbiamo alla nostra 
“polis”: dice il senso di responsabilità di cui 
ci facciamo carico come cittadini. ■g   

Argomenti2000, per una Costituente delle idee
L’associazione riunisce, attraverso una rete di Circoli e associazioni locali presenti nelle varie regioni, per-
sone dell’area cattolica, impegnate nell’ambito sociale e politico e in particolare nelle amministrazioni locali. 
Un modo per offrire uno strumento che consenta di realizzare la fecondità della “scelta religiosa”. Accanto 
a molte iniziative di formazione, privilegia l’elaborazione di cultura politica, mettendo a punto proposte e 
cercando di individuare soluzioni che possano raccogliere un consenso ampio. Insieme si cerca di sostenere 
quanti sono eletti negli enti locali mettendo in circolo competenze favorite dalle relazioni amicali. 
Promuove la “Costituente delle idee” per raccogliere contributi su temi dell’agenda politica e nei mesi 
scorsi ha messo a punto un Libro Bianco che contiene proposte sulla vita politica del Paese. Ha inoltre 
accompagnato il convegno di sindaci e vescovi del Mediterraneo, che si è tenuto a Firenze a febbraio, 
organizzando un seminario su diverse questioni politiche e religiose che segnano il Mediterraneo di oggi.



48

2I2022

dossier

intervista con Debora Ciliento 
di Luca Bortoli

D
ebora Ciliento è alla prima esperien-
za nel Consiglio regionale in Puglia. 
Alle spalle un lungo impegno per i 
minori, in particolare quelli più fragili 
e in situazione di disagio, all’interno 

di associazioni e cooperative nella sua città, 
a Trani, e l’appartenenza all’Azione cattolica, 
collaborando anche alla stesura dei testi na-
zionali dell’Acr. A sette anni di distanza dalla 
scelta di entrare in politica, si sente parte di 
quel cattolicesimo democratico che la rie-
lezione di Sergio Mattarella alla presidenza 
della Repubblica e, poco prima, la scompar-
sa prematura del presidente del Parlamen-
to Europeo David Sassoli hanno riportato al 
centro del dibattito politico.

Com’è maturata la scelta di impe-
gnarsi in politica?
Dopo molti anni di impegno sociale e nel 
volontariato nel 2015 è arrivata la proposta, 
inattesa, da parte del Partito democratico, 
di candidarmi alle elezioni regionali: in due 
giorni ho dovuto rispondere, il mio “sì” è sta-
to convinto, ma anche inconsapevole, dal 
punto di vista dell’azione sociale avevo fatto 
politica, certo, ma ero del tutto estranea al 
sistema dei partiti. Ricordo che alla presen-
tazione della campagna elettorale, il segreta-
rio provinciale di allora, disse: «Proteggiamo 

Debora dalla politica». Negli anni ho compre-
so che cosa significava, specie quando, da 
prima dei non eletti in Regione, sono entrata 
nella giunta della mia città, Trani. In quattro 
anni non sono mancate minacce esplicite, 
mi sono anche stati inviati dei proiettili, per 
il lavoro fatto nelle politiche sociali e in parti-
colare per la scelta di bloccare finanziamenti 
a pioggia e impostare la gestione delle case 
popolari in un modo del tutto diverso. Ma ho 
anche vissuto sulla mia pelle dinamiche di 
partito che alla fine hanno portato alla mia 
esclusione dalla giunta e hanno tentato di far 
male alle realtà a cui ero legata. 

Dove si trovano le motivazioni per 
non mollare in queste situazioni?
Confesso che i primi sei mesi da assesso-
re sono stati i più duri. I casi che mi si pre-
sentavano erano spesso più grandi di me, 
piangevo ogni sera, spesso ho pensato di 
lasciare. Dopo un anno e mezzo da incubo 
sono riuscita a cambiare registro, ho tocca-
to con mano quanto il dialogo e l’ascolto di 
tutti siano sempre l’arma vincente e infatti a 
ogni minaccia sono arrivate le relative scuse. 
Devo dire anche che sia le forze dell’ordine 
sia la mia Chiesa non mi hanno mai lasciata 
sola. La politica ha saputo farmi male, ma 
nonostante tutto ce l’ho fatta. Oggi, dopo 

«Servire le persone 
e non servirsi 

degli incarichi»



49

dossier

sette anni, come consigliera regionale (una 
delle sette su 51 membri, ndr) sento sempre 
più forte la responsabilità nei confronti della 
comunità regionale, so bene che ogni atto 
che decidiamo ha un risvolto nella vita delle 
persone, è un dovere esserci pienamente e 
dare voce ai valori che ho ricevuto.

Quale valore ha la sua esperienza ec-
clesiale nell’impegno politico di oggi? 
L’aspetto fondamentale consiste in una vi-
sione del mondo che mette la persona al 
centro, grazie al senso di accoglienza e di 
ascolto di tutti, spingendo sul tema della 
pace ogni giorno e in ogni contesto. Sono 
valori spesso percepiti come secondari, ma 
per me sono la base del cambiamento per 
la politica. Proprio in questi giorni si con-
cretizza una mozione uscita da una seduta 
straordinaria del Consiglio regionale che 
avevo chiesto ad aprile 2021 sulla povertà 
educativa: nasce l’Osservatorio regionale 
che ci permetterà di avere quei dati ne-
cessari per poi prendere decisioni davvero 
efficaci nel nuovo contesto che si è creato 
a causa della pandemia: per arrivare a ri-
sultati come questo occorre uno stile e un 
modo di comunicare che aiuta ad evitare i 
contrasti e a sviluppare il dialogo all’interno 
delle istituzioni.

Che cosa dovrebbe contraddistingue-
re un cattolico nell’agone politico?
Credo che per un cattolico sia fondamentale 
sentirsi sempre comunità, anche in politica. 
E poi sentirsi a servizio, come invitava san 
Paolo VI, e non servirsi degli incarichi che 
si assumono. Sono valori che ho riscontrato 
anche in non credenti, con cui è nata una 
sintonia. Come pure mi sono scontrata con 
altri cattolici che non fanno dell’accoglienza, 
dei migranti ma non solo, una loro prerogati-
va. Di fronte a questo mi chiedo: da che parte 
deve stare il cattolico? Sulla scorta dell’in-
segnamento di don Tonino Bello, continuo a 
rispondermi che dobbiamo operare perché 
tutti abbiano gli stessi diritti.

Non c’è il rischio oggi che i cattolici 
si accontentino di indicare scelte e 
contenuti, senza dare seguito impe-
gnandosi in prima persona?
Dare contenuti è fondamentale, ma occorre 
anche compiere una scelta politica e sape-
re abitarla fino in fondo. I contenuti devono 
trasformarsi in presenza, nella situazione 
odierna. Non credo che avere nostalgia della 
vecchia Dc o puntare a nuovi contenitori po-
litici esclusivamente cattolici rappresentino 
strade percorribili. Occorre misurarsi con le 
logiche politiche ed elettorali, sapendo che 
rinunciando in partenza non si potrà nemme-
no sviluppare i valori di cui siamo portatori. ■g    

In alto Debora 
Ciliento, e in basso, 

don Tonino Bello



50

2I2022

dossier

anni Ottanta si è interrotta la capacità della 
Chiesa italiana di generare vocazioni laicali 
che alimentassero esperienze organizzate 
nel solco di quella tradizione che partendo 
da Sturzo e Maritain arriva appunto a Moro, 
attraversando da protagonisti anche la stra-
ordinaria stagione del Concilio.

L’impegno pubblico
come “un modo 

di credere”
intervista con Francesco Russo 

di Fabiana Martini

T
riestino, classe 1969, il suo impegno 
politico è iniziato al liceo presentando 
una lista che metteva assieme cat-
tolici ed esponenti della Fgci (Fede-
razione giovanile comunista italiana, 

ndr); dal 2013 al 2018 è stato senatore del 
Partito democratico, attualmente è vicepresi-
dente del Consiglio regionale del Friuli Vene-
zia Giulia. In autunno ha mancato per pochi 
voti l’elezione a sindaco di Trieste.

Che fine hanno fatto i cattolici de-
mocratici? Davvero via Fani è stato 
il luogo del nostro destino, la Dal-
las italiana, le nostre Twin Towers, 
come afferma Marco Damilano nel 
suo Un atomo di verità. Aldo Moro e la 
fine della politica in Italia?
Per certi versi sì, perché essere “morotei” 
(e ancor prima “dossettiani”) è stato per 
molti anni sinonimo e definizione dell’e-
sperienza cattolico democratica. E perché 
da quel momento è mancato un pensiero 
strutturato sulla società, capace di affon-
dare le proprie radici nella Dottrina sociale 
della Chiesa e al tempo stesso di essere 
dialogante e inclusivo nella sua capacità di 
progettare e guidare il futuro del Paese. Go-
diamo ancora oggi dell’onda lunga di quella 
stagione (lo testimoniano Sergio Mattarella 
e David Sassoli), ma la verità è che dagli 



51

dossier

Cos’è successo a un certo punto?
È venuta meno quella generazione che 
dopo la guerra sentì il dovere e l’ambizio-
ne di contribuire alla rinascita del Paese 
e dell’Europa, che aveva scelto la politica 
come “un modo di credere”.

Cosa potrebbero dire di diverso 
oggi in questo dibattito radicalizza-
to tra promotori di una soluzione 
non violenta e favorevoli a sostene-
re anche con le armi la resistenza 
ucraina?
È un tempo straordinario e terribile in cui 
dovremmo trovare il modo di ribadire che 
la via dei credenti non è la neutralità ma la 
profezia. Fu Giorgio La Pira a dimostrarci 
concretamente (anche nei confronti della 
Russia...) come questo possa interpellare 
il fare politica, anche correndo il rischio di 
apparire naïf. Oggi solo persone come lui o 
Alex Langer, “profeti disarmati”, potrebbe-
ro mettersi fra Kiev e Mosca. Ma onesta-
mente non ne vedo all’orizzonte...

Di che politica ha bisogno l’Italia in 
questo momento?
Di una politica che torni a parlare alla con-
cretezza della vita delle persone, spingen-
dosi come dice papa Francesco fin nelle 
periferie esistenziali a portare sollievo alla 
sofferenza dei poveri. Che scelga senza in-
dugio l’Europa come comunità di destino. 
Che sappia uscire dal respiro corto della 
battuta sui social media per costruire so-
gni, visioni e utopie possibili. Viviamo un 
tempo paradossale in cui sembra possa 
accadere di tutto, ma in cui appare im-
possibile l’ambizione e il coraggio di una 
rivoluzione personalista e solidale capace 
ad esempio di denunciare lo scandalo delle 
diseguaglianze.

I cattolici però sono sempre meno e 
divisi fra loro...
È vero, ma abbiamo il dovere di non spre-
care una straordinaria opportunità. C’è bi-
sogno di mettere al centro le persone, in-
contrarle, occuparsene: bisogna ritornare 
a Sturzo e al suo popolarismo (le comunità 
locali, le opere, come un tempo il mulino, 
la cooperativa o la cassa mutua...) e ri-
connettere alle istituzioni le “attese della 
povera gente”.

Senza rimpiangere collateralismi 
fortunatamente archiviati, quale 
può essere il contributo dell’asso-
ciazione nel costruire questo tipo 
di politica?
Rispondo premettendo che il mio “pensare 
politicamente” inizia quando un amico più 
grande, a un campo nazionale Msac, mi 
parla per la prima volta di Giuseppe Lazza-
ti. Ed è sempre in associazione che gene-
razioni si sono formate, incontrando le te-
stimonianze profetiche di don Milani, don 
Tonino, dei giovani della Rosa Bianca, di 
Vittorio Bachelet e dei tanti laici impegnati 
a “trattare le cose temporali ordinandole 
secondo Dio”.
Oggi rispetto al passato va recuperato un 
deficit ecclesiale: serve investire in una 
rinnovata capacità di discernimento co-
munitario rispetto ai temi politici, serve 
più formazione specifica per sacerdoti e 
laici. I cattolici democratici hanno spes-
so espresso posizioni di frontiera con le 
loro riflessioni, sempre tuttavia avendo il 
conforto di un retroterra ecclesiale che 
oggi manca. Il puro ritorno al sociale e 
al volontariato è un passo indietro. Chie-
diamoci perché le scuole di formazione 
hanno fallito e costruiamo strumenti più 
adeguati. ■g    



52

2I2022

dossier

Responsabilità 
e gratuità, 

valori politici
di Benedetta Simon*

L
a mia esperienza comincia nel 2014, 
quando il Partito democratico locale 
mi ha candidato per le amministrati-
ve della mia città. Sono stata eletta in 
Consiglio comunale e nominata asses-

sora alla scuola e alla famiglia. Ora sono al 
secondo mandato e sono anche vicesindaca.
In politica ci sono arrivata in maniera un po’ 
inaspettata. Non ho alle spalle anni di servi-
zio alle Feste dell’Unità, né di militanza nelle 
organizzazioni sindacali. E questo, a volte, 
ha fatto sì che mi si guardasse con sospet-
to. Io invece ho passato anni a preparare 
campi scuola e sussidi, a occuparmi della 
crescita di ragazzi e ragazze, a impegnarmi 
nell’Azione cattolica. Ho così imparato re-
sponsabilità e gratuità, l’importanza di stu-
dio e discernimento, la cura delle persone. 
In fondo, non sono percorsi così diversi. In 
comune ci sono il desiderio di mettersi al 
servizio della propria comunità e di cam-
biarla in meglio. Per questo ho scelto il Pd 
come la casa dove svolgere la mia espe-
rienza politica, dove poter portare avanti le 
idee riformiste e i valori di giustizia sociale 
che mi stanno a cuore. 
Non mi è mai interessato presentarmi con 
l’etichetta “cattolica”. Non credo nella mo-
dalità di chi fa crociate per i cosiddetti valori 
cristiani e poi pratica l’intolleranza. Di fron-
te alla complessità della realtà e dei tempi 
che stiamo vivendo, preferisco mettermi in 
ascolto. È una dinamica faticosa, perché ti 

chiede di valutare sempre quale sia il bene, 
anzi il meglio, che vuoi raggiungere, rico-
noscendo quali siano le scelte che portano 
a difendere il più debole, chi magari urla di 
meno, ha meno strumenti per farsi sentire, 
ma ha più bisogno del tuo intervento. 
È anche faticoso perché, nella politica degli 
slogan e delle tifoserie sui social, il lavoro che 
fai può non essere visibile e quindi “spendibi-
le”. Penso, ad esempio, al tema della disabi-
lità infantile, al quale dedichiamo una quota 
importante del bilancio comunale, ma del 
quale si parla pochissimo. Amministrare una 
città è comunque un’esperienza bellissima, 
perché fatta a contatto con le persone, che ti 
chiedono continuamente e tanto e ti tengono 
ancorata alla realtà.
Occupandomi di scuola, mi confronto con 
tanti genitori e bambini. Avendo tre figli (due 
dei quali nati durante il mandato), condivido 
le sfide quotidiane delle famiglie cercando 
soluzioni che possano migliorare la loro vita. 
Ad esempio, abbiamo reso gratuiti i nidi d’in-
fanzia, oltre che azzerato le liste d’attesa e 
abbiamo garantito i pomeriggi a scuola dove 
non c’è il tempo pieno. 
Da donna e madre, sperimento poi quell’ag-
giunta di impegno che ci dobbiamo mettere 
noi, per conciliare tutto ed essere efficienti 
come i colleghi. Ma questo è un capitolo 
che meriterebbe un altro pezzo, magari ne 
riparliamo... ■g  

*vicesindaca San Lazzaro di Savena

ESPERIENZE/1



53

dossier

Il sale non basta più
di Giuseppe Irace*

Q
uando nel maggio 2020 abbiamo 
deciso di presentarci alle elezioni re-
gionali della Campania con una lista 
e un simbolo nostro, unendo perso-
ne provenienti dall’associazionismo e 

dal volontariato, avevamo tre sole certezze: 
non è vero che intorno c’è solo disimpegno, 
non è vero che i nostri temi non interessino 
ai cittadini, è vero invece che questo tempo 
dobbiamo affrontarlo insieme, facendo rete, 
e non con l’atteggiamento dei “piccoli eroi”. 
Il risultato è stato gratificante dal punto di 
vista elettorale, al punto che la lista è diven-
tata una vera e propria rete politica, PER le 
Persone e la Comunità, che nel 2021 si è 
ripresentata, incassando i primi consiglieri 
eletti, a Napoli e in altre città della Campania.
Certo, i fondatori hanno nella testa e nel cuo-
re ciò che chiamiamo “cattolicesimo demo-
cratico”. Ma quello che abbiamo capito stra-
da facendo è che questa definizione è nota 
solo a una cerchia ristretta di addetti ai lavori. 
È valida, validissima, ma ha bisogno di altre 
parole che la “spieghino”. Noi non vorremmo 
che il cattolicesimo democratico divenisse 
materia da convegni o una “etichetta” che 
qualche singolo si autoattribuisce giusto per 
salvaguardare qualche rendita personale.
Se si parla di pensiero “liberale”, “socialdemo-
cratico”, “ecologista”, “conservatore”, “sovra-
nista”, “populista” i più sanno più o meno a 
cosa ci si sta riferendo. Analogo discorso non 
può farsi però per il “cattolicesimo democra-
tico”. La verità è che non sappiamo se esista 
un sufficiente spazio pubblico per chi si ispira 
all’umanesimo integrale di Maritain, all’idea di 
politica di La Pira, Dossetti, Lazzati. Bisogna 

lottare, e molto, e molto a lungo, perché torni a 
essere credibile un’azione politica “popolare” 
e non da “populista”.
Gli appelli di vescovi e pontefici a un rinno-
vato impegno dei cattolici sono tanti. Ma non 
dobbiamo nasconderci che anche nei “nostri 
mondi” abbondano qualunquismo e antipo-
litica. E poi, “dove” dovrebbe essere “prati-
cato” questo impegno? Bisognerebbe farlo 
da singoli “ospiti” all’interno di partiti che 
trovano le radici della loro azione in tradizioni 
diverse in nome del “bisogna essere sale in 
altri contesti”? Non sono già molte le espe-
rienze che dimostrino come la minestra sia 
rimasta insipida? 
Inoltre, senza infingimenti, dobbiamo dirci 
che nel secolo scorso i cattolico-democratici 
erano formati all’interno dell’associazionismo 
e ovviamente prima di tutto nell’Azione cat-
tolica: oggi le aggregazioni formano dei laici 
bravissimi che però, terminato il loro servizio, 
nemmeno immaginano di potersi spendere 
in politica.
La nostra piccola esperienza ci fa dire che è 
quanto mai necessaria la creazione di spazi 
politici nuovi che rifuggano le nostalgie e 
motivino all’impegno quei 30enni e 40enni 
che fanno le capriole nelle loro vite familiari 
e professionali; spazi che offrano lo sboc-
co di un impegno concreto, non l’ennesi-
mo spazio culturale “pre...”; spazi acon-
fessionali ma cristianamente ispirati, che 
richiamino il Partito popolare di Sturzo. Tutti 
siamo orgogliosi di Sergio Mattarella. Ma è 
tempo di chiederci se tra 30 anni ci sarà un 
altro Sergio Mattarella. ■g  

*segretario PER le Persone e la Comunità

ESPERIENZE/2



54

2I2022

dossier

Passione, 
non ossessione

di Raimondo Cacciotto*

L
a mia storia di impegno politico prende 
forma e sostanza negli anni dell’espe-
rienza associativa, che mi ha aiutato 
a maturare questa vocazione, per av-
vicinarmi poi, nel 2005, a una scuola 

di formazione all’impegno sociale e politico 
e trovare sbocco nella prima candidatura a 
consigliere comunale nel 2012.
Da quel momento, per una serie di circostan-
ze temporali e accadimenti politici ho vissuto 
cinque competizioni elettorali, facendo espe-
rienza di partito e di liste civiche, cimentan-
domi nelle diverse responsabilità di consi-
gliere comunale, assessore e vicesindaco e 
per un anno anche nel Consiglio regionale 
della Sardegna. Esperienze di crescita uma-
na, politica, e nel bagaglio di conoscenza e 
consapevolezza dei compiti di ciascun livello 
istituzionale e delle aspettative che d’altro 
canto in essi sono riposte. 
Una cosa ho chiesto a me stesso fin dall’i-
nizio: vivere la politica come passione e non 
come ossessione. Credo sia questa la chiave 
che mi porta ancora oggi ad avere entusia-
smo e voglia da spendere nel servizio al bene 
comune, unitamente all’affetto e alla fiducia 
degli amici e delle persone e che rappresen-
tano certamente un incoraggiamento a fare 
sempre più e meglio.
Nonostante le aspettative e le esigenze delle 
persone talvolta si scontrino con la lentezza 
della politica nel trovare soluzioni o di una 
burocrazia fatta di atti e che cammina, quin-

di, in relazione anche ai tempi di risposta dei 
singoli uffici, emerge chiara una conferma: la 
differenza la fanno sempre le persone.
Se la democrazia passa e si rafforza anche 
attraverso percorsi che possono sembrare 
faticosi e articolati, la chiave della buona po-
litica sta molto nelle responsabilità individua-
li, ciascuno nel proprio ambito, e nella bontà 
delle relazioni. E in questi passaggi, ritengo, 
vi siano i margini per poter esprimere piena-
mente una presenza significativa come cat-
tolici, nello stile, nel dialogo continuo, nella 
ricerca della mediazione e della convergen-
za. Avendo chiaro che qualunque interlocu-
tore va valorizzato e che, seppur più faticoso, 
l’impegno trova forma e sostanza nell’unire 
più che nel dividere, nell’accogliere più che 
nel rifiutare, nell’ascoltare più che nell’im-
porre, nel ponderare più che nello sbraitare.
Di una cosa avverto la necessità: il bisogno 
di luoghi “pre-politici” e “pre-partitici”, di ri-
flessione, di pensiero, di elaborazione di idee, 
in cui ritrovarsi e condividere. L’auspicio è 
che anche i partiti possano corrispondere 
a quello strumento costituzionalmente rico-
nosciuto dalla Costituzione per «concorrere 
con metodo democratico a determinare la 
politica nazionale». Luoghi nei quali, al netto 
delle sfumature del dibattito politico e degli 
schieramenti, sia centrale l’interesse della 
collettività. ■g  

*vicepresidente Consiglio 
comunale di Alghero

ESPERIENZE/3



55

dossier

Non arrocchiamoci, 
portiamo aria fresca

di Dario Maresca*

È stato nel Msac e nelle tante riunioni in Ac che 
è maturata la mia vocazione all’impegno politi-
co come scelta di servizio. Un servizio pieno di 
fatiche e mal di pancia, ma anche molto bello. 
La prima fatica è quella di trovare il tempo e le 
energie, avendo per fortuna un lavoro a tem-
po pieno e una famiglia piena di bambini. Ma 
in fondo è la stessa fatica dell’educatore che 
deve ritagliarsi il tempo per il suo servizio.
È poi un ambiente molte volte ostile, fatto 
di polemiche, mistificazioni, indisponibilità 
all’ascolto. La prima testimonianza di un cri-
stiano in politica mi sembra sia quella dello 
stile: dialogo, mitezza, ricerca della verità 
sono alcuni degli atteggiamenti di cui la poli-
tica ha estremamente bisogno e che rendo-
no le scelte politiche più fruttuose per tutti. 
Purtroppo non è uno stile premiante, lo vedo 
in piccolo nella ricaduta sui media locali dei 
miei interventi: discorsi di ampio respiro non 
sono quasi mai ripresi, a differenza di pole-
miche veementi alla giunta.
Altra questione è quella dello schiacciamen-
to dei cattolici su due o tre temi etici, anche 
dovuto all’arroccamento di alcuni.
Trovo invece che la ricchezza del pensiero so-
ciale cattolico contemporaneo non trovi ade-
guata traduzione in politica. Penso al paradigma 
dell’economia civile, alle ultime Settimane so-
ciali, al grande magistero sociale di Francesco.
Su questo terreno il cattolicesimo democra-
tico ha ampi spazi: dalle piccole proposte 

concrete che provo a portare in Consiglio co-
munale, a una visione diversa di società che 
ormai quasi nessun altro propone.
Servono però luoghi di approfondimento 
ed elaborazione, di cui si sente la mancan-
za nelle Chiese locali. Anche per questo da 
qualche anno abbiamo fondato l’associazio-
ne “Ferrara bene comune”, che accompagna 
il mio impegno, perché la politica non la si 
fa da soli.
La Pira scriveva che senza un’antropologia 
condivisa non si potranno condividere nean-
che le scelte economiche e sociali, e certo la 
mancanza di una base valoriale comune mi 
ha sempre fatto sentire un ospite più o meno 
tollerato nella mia esperienza di partito. Tut-
tavia non siamo ai tempi di La Pira e restare 
nella zona di comfort rischia di risultare una 
presenza più simbolica che capace di incidere 
nell’agenda politica (mi sembra il rischio prin-
cipale oggi di un partito dei cattolici). Una stra-
da dove sperimento qualche risultato è quella 
delle alleanze sui temi. In ogni caso è un’e-
sperienza di minoranza, che continuamente 
mi richiama alla categoria del lievito.
Ma la politica è una cosa bella. Come tutte le 
forme di carità dà molto più di quello che pren-
de; è bello cercare di realizzare scelte, anche 
piccole cose, che possono aiutare qualcuno a 
stare meglio e forse a essere più felice. ■g  

*vicepresidente del Consiglio comunale 
di Ferrara

ESPERIENZE/4



56

2I2022

dossier

Le comunità ecclesiali 
come laboratori 
di bene comune

di Francesco Crinelli*

P
arlare delle proprie esperienze perso-
nali non è mai semplice, ma la cosa 
risulta particolarmente difficile quan-
do si viene chiamati a fare sintesi su 
percorsi che sono ancora in atto, per-

ché molto raramente le esperienze politiche 
sono sintetizzabili in poche righe.
Nel mio percorso politico, che oggi mi vede 
consigliere comunale a Partanna (in provin-
cia di Trapani) e militante in un partito con 
un ruolo dirigenziale a livello provinciale, una 
grande importanza ha avuto l’esperienza ci-
vica all’interno dell’associazione politico-cul-
turale “Cambia Partanna”.
Portare in “Cambia Partanna” il vissuto 
dell’esperienza associativa in Ac è stato per 
me naturale e particolarmente fruttuoso.
Si potrebbe pensare che il background 
dell’associazionismo cattolico sia qualcosa 
di superato dai tempi: la mia esperienza per-
sonale mi porta serenamente a dire che in 
realtà tutto ciò costituisce in realtà un fattore 
arricchente, sia nei rapporti con le persone, 
che in quello con le istituzioni in quanto tali.
Discernimento, applicazione nello studio, dialo-
go con la cittadinanza, sono tutti elementi ca-
ratterizzanti della vita associativa “buona” che 
vengono quotidianamente esercitati in politica.
E in tutta onestà, detto senza particolare ri-
sentimento, ma fotografando la realtà così 

come essa si è manifestata nel mio vissuto, 
gli stessi elementi, che dovrebbero essere i 
punti di forza di un’azione politica orientata al 
bene comune, spesso costituiscono gli ambi-
ti in cui le nostre comunità ecclesiali dovreb-
bero rendersi più presenti.
La scelta dell’impegno politico dei singoli a 
volte viene vissuta male delle comunità di 
appartenenza, come se un cattolico che si 
spende in politica vada a rinnegare la propria 
fede, o i propri principi.
La mia esperienza civica mi ha detto inve-
ce che i valori maturati in Ac trovano grande 
apprezzamento all’esterno dei “nostri” am-
bienti, e perfino in ambiti che politicamente 
dovrebbero essere (e sono) molto distanti dal 
sentire che auspichiamo.
La nostra società ha un bisogno estremo di ri-
trovarsi su ciò che ci accomuna, sulla voglia di 
costruire, sulla capacità di meravigliarsi per le 
cose belle... tutte cose che da sempre fanno 
parte del nostro dna di soci Azione cattolica.
La vera svolta del cattolicesimo democra-
tico, quindi, oggi passa dalla presa di co-
scienza delle nostre comunità ecclesiali, da 
quanto queste saranno capaci di riappro-
priarsi del loro ruolo naturale di laboratori 
di buona Politica, con la P maiuscola alla 
maniera di papa Francesco. ■g

*consigliere comunale a Partanna (Trapani)

ESPERIENZE/5



57

SOVVENIRE

8xmille alla 
Chiesa cattolica: 
nulla di scontato

colloquio con Massimo Monzio Compagnoni 
a cura di Stefano Proietti

L
e dichiarazioni del 2020 (su reddi-
ti 2019) hanno registrato – secondo 
i dati messi a disposizione dal Mini-
stero dell’economia e delle finanze 
– un calo di circa un milione di firme 

per la Chiesa cattolica e un corrispondente 
contemporaneo aumento nei confronti dello 
Stato. È vero che eravamo nel cuore della 
prima ondata di pandemia e che certamen-
te il senso civico di tanti italiani li ha portati, 
forse, a guardare alle istituzioni pubbliche più 

in difficoltà, specialmente quelle sanitarie. È 
vero che restano sempre una larghissima 
maggioranza le preferenze raccolte dalla 
Chiesa cattolica (oltre 12 milioni di firme, più 
del 70% di quelle espresse). Però il segnale 
non può essere trascurato, perché si tratta 
del più forte calo di consensi mai registra-
to da quando c’è l’8xmille. Ne parliamo con 
Massimo Monzio Compagnoni, responsabile 
del Servizio per la promozione del sostegno 
economico alla Chiesa cattolica.



58

2I2022

SOVVENIRE

Questo calo di consensi la preoccupa?
Non direi, visto il contesto in cui questi nu-
meri sono maturati. Sono però dei dati che ci 
devono far riflettere. Da quando, poco più di 
30 anni fa, il sistema dell’8xmille è andato a 
regime, si è consolidata una sorta di convin-
zione che le percentuali dei firmatari saranno 
sempre le stesse.

E invece, non è così?
Non è detto. Di queste risorse è sempre stato 
fatto un buon uso: scrupoloso, accuratamen-
te rendicontato e che ha prodotto risultati 
straordinari in termini di servizio ai poveri, 
manutenzione dei beni culturali della Chie-
sa, sostegno all’azione pastorale. Forse però 
è giunto il momento di fare un passo avanti 
ulteriore.

A cosa si riferisce?
Le rispondo con le parole del card. Attilio Ni-
cora, scomparso a 80 anni nel 2017, che per 
anni ha offerto un contributo fondamentale al 
cammino del “sovvenire” nella Chiesa italia-
na. Diceva Nicora: «La verifica dell’autenticità 
di uno spirito di comunione e di corresponsa-
bilità, è la disponibilità che uno ha di mettersi 

a tal punto dentro, da mettere insieme anche 
la questione delle risorse, dei mezzi econo-
mici, delle necessità che la Chiesa ha di so-
stenersi per vivere e per esercitare la propria 
missione». Ecco allora la domanda da farci: 
fino a che punto siamo dentro, nel cammino 
della nostra Chiesa? Fino a che punto la sen-
tiamo veramente nostra? 

Chi deve dare una risposta a questa 
domanda?
Tutti coloro che si sentono parte della Chie-
sa. La Chiesa non è ricca e non deve mai 
ambire a esserlo. Accettando l’8xmille ha 
fatto comunque una scelta di povertà: di-
pendere dalle firme dei cittadini. In ogni 
diocesi, in ogni parrocchia, in ogni famiglia 
bisogna ritrovare quindi quello slancio che 
ci fa dire: «la mia firma è fondamentale, 
perché le necessità della Chiesa riguardano 
anche me». L’8xmille, è vero, non costa nul-
la a chi firma, ma non può mai essere dato 
per scontato. L’impegno a far crescere le 
firme e a sostenerle riguarda tutti, nessuno 
escluso. La pandemia e il calo di consen-
si che c’è stato, ce lo hanno ricordato con 
provvidenziale forza. ■g



59

rubriche

Q
uanto ha a che fare il clericalismo, 
nella nostra Chiesa, con la fiducia 
in se stessi e nei propri mezzi? 
La domanda sorge spontanea os-
servando molte relazioni tra preti 

e laici, tra consacrati con il sacramento 
dell’ordine e semplici battezzati all’interno 
delle nostre parrocchie.
Accanto a dinamiche mature sviluppate 
tra uomini e donne, prima ancora che tra 

incarichi-ruoli-ministeri, ci sono molte si-
tuazioni di dipendenza, nelle quali emer-
gono bisogni irrisolti, forse mai affrontati 
fino in fondo. E non è detto che sia una 
dipendenza dei laici dal proprio parroco o 
assistente, vale anche il contrario. 
La verità è che in molti casi la comuni-
tà cristiana diventa un amplificatore del 
tratto umano di cui sono impastati i suoi 
componenti: i talenti e i carismi vengono 

di Luca Bortoli

Dall’agendocrazia
al primato 

del Battesimo

Laici e preti

© Romano Siciliani



60

2I2022

rubriche

promossi e valorizzati, ma tendono a in-
gigantirsi anche le fatiche e le debolezze 
personali e questo si riflette nel cammi-
no degli organismi di partecipazione, dei 
gruppi, delle associazioni. Esiste di certo 
un bisogno profondo di sentirsi ricono-
sciuti e di sentire la riconoscenza degli 
altri, ma la comunità non può essere il 
luogo in cui attingere (da fuori) certezze 
che l’adulti dovrebbe saper trovare dentro 
di sé.
Ma accanto a quella personale c’è una 
fiducia nei propri mezzi che ha a che fare 
con le competenze, con l’approfondimen-
to della propria fede e del modo di an-
nunciarla. Alla fine si tratta di formazione. 
Possiamo dire che laddove c’è consape-
volezza, scavo interiore, conoscenza della 
fede la relazione tra un prete e un laico ha 
la possibilità di compiere un salto quali-
tativo, può nutrirsi di alcuni elementi che 
danno corpo alla corresponsabilità. Se i 

laici non sono ben formati, non hanno idee 
su come dare vita a nuove iniziative pa-
storali la relazione con il proprio parroco 
parte sbilanciata dal principio. 
Lo stesso Cammino sinodale in corso in 
tutta Italia sarà un momento chiave in cui 
mettere a fuoco la scarsa preparazione di 
molti operatori pastorali, occorre assolu-
tamente individuare strategie per arrivare 
all’obiettivo di renderli ministri nella loro 
comunità, a servizio del Vangelo.
Esiste tuttavia un elemento chiave che 
forse non è ancora stato valorizzato come 
merita. Di fronte al tabernacolo siamo tut-
ti uguali, laici e preti, in virtù del battesi-
mo che ci è stato donato o che abbiamo 
scelto. Nella comunità cristiana, passare 
dall’agendocrazia – la tirannia delle “cose 
da fare” – all’essenza dell’Annuncio signi-
fica riunirsi tutti insieme, alla pari, attorno 
al fonte battesimale, e riprendere il cam-
mino. Ognuno con il proprio compito. ■g

© Romano Siciliani



61

perche credere

La riforma 
della fraternità

di Mario Diana

I
n un tempo in cui la centralità della per-
sona sembra aver lasciato spazio all’ide-
ologia dell’individuo è necessario rompe-
re quel muro artificiale che sempre più ci 
ha allontanati gli uni dagli altri. Sarà stata 

una forma di difesa nei confronti di chi è trop-
po “lontano” da noi? O forse semplicemente 
crudo egoismo? Poco importa! O meglio, ci 
porterebbe a una riflessione troppo com-
plessa e forse eccessivamente sociologica. 
Piuttosto, ci sta a cuore dirci che il modo mi-
gliore per tornare a sentirci persone e non 
individui è guardare con occhi nuovi i fratelli 
che abbiamo accanto. Ecco perché parlare di 
postura, ovvero di come ci poniamo di fron-
te agli altri. Con maggiore chiarezza stiamo 
imparando a riconoscere il fratello come il 
volto che richiama ciascuno alla vera identi-
tà, un po’ come sosteneva il filosofo francese 
Emmanuel Levinas: «Il fatto originario della 
fraternità è costituito dalla mia responsabilità 
di fronte ad un volto che mi guarda come as-
solutamente estraneo». Pertanto l’adozione 
della fraternità come stile autentico di vita ci 
aiuta, da un lato, a riscoprire la nostra identi-

tà più profonda, dall’altro, a considerare l’al-
terità parte di noi. 

IL MAGISTERO 
DELLA FRATERNITÀ
In questo ci aiuta e ci sostiene la grande 
riflessione sulla fraternità avviata da papa 
Francesco. Sin dalla Evangelii gaudium il 
Santo Padre ci ha ricordato che è necessa-
rio parlare di mistica della fraternità: «Oggi, 
quando le reti e gli strumenti della comunica-
zione umana hanno raggiunto sviluppi inaudi-
ti, sentiamo la sfida di scoprire e trasmettere 
la “mistica” di vivere insieme, di mescolarci, 
di incontrarci, di prenderci in braccio, di ap-
poggiarci, di partecipare a questa marea un 
po’ caotica che può trasformarsi in una vera 
esperienza di fraternità, in una carovana so-
lidale, in un santo pellegrinaggio» (Evangelii 
gaudium, 87).
A più riprese, papa Francesco sta ponendo 
tale questione come stile fondamentale del 
nostro essere e del nostro essere comunità. 
Sia con il Documento sulla Fratellanza, firmato 
con Grande Imam di Al-Azhar, che con l’enci-
clica Fratelli tutti ha provato a dare corpo a un 
vero e proprio magistero della fraternità. 

UNO STILE ORDINARIO 
DI FRATERNITÀ
Tuttavia, sappiamo bene che non è sufficien-
te limitarsi ad un glossario o ad un magiste-
ro, abbiamo bisogno di incarnare uno stile 
ordinario di fraternità.

Se provassimo a stilare un glossario 
delle parole più utilizzate negli 
ultimi anni dalle nostre comunità 
ecclesiali sicuramente sul podio 
salirebbe la parola fraternità! 
Ma non è solo questione di parole... 
è una scelta di postura. 



perche credere

62

2I2022

La vera domanda che dovrebbe accompa-
gnarci è quanto stiano crescendo le nostre 
comunità in uno stile reale di fraternità. Non 
è assolutamente questione di parole o di 
proclami. Infatti, a tutti sarà capitato di fare 
esperienza di giovani e adulti che additano la 
Chiesa come luogo chiuso, esclusivo e giudi-
cante. Non sempre questa concezione è frut-
to di una pre-comprensione, anzi spesso è il 
quadro triste ma reale delle nostre comunità, 
riflesso a sua volta delle realtà sociali che 
abitano. L’augurio che condividiamo è inve-
ce che questa ampia e strutturata riflessione 
che la Chiesa sta conducendo sulla fraternità 
possa provocare e, così, avviare un rinnova-
mento profondo. La più grande riforma che la 
Chiesa, nella sua interezza di popolo di bat-
tezzati, deve condurre, forse, parte proprio 
da questo e di certo non può essere avviata 
con un motu proprio, ma con un lavoro quo-
tidiano e capillare. 

Personalmente penso che in tal senso ci sia 
da parte delle nostre comunità uno sforzo 
enorme, probabilmente anche provocati dal-
la situazione pandemica che ci ha costretti 
tutti «sulla stessa barca». Da tanti racconti 
traspare il desiderio profondo di mostrare un 
volto più prossimo di Chiesa, capace di stare 
accanto e in mezzo alla gente e, spesso, l’at-
tenzione a uno stile più fraterno e autentico 
sta diventando centrale quanto la scelta dei 
contenuti stessi. 

C’È BISOGNO 
DI SCELTE RADICALI
La “riforma della fraternità” nelle nostre 
comunità ha bisogno comunque di scelte 
radicali, o meglio radicate, che esprimono 
profondamente lo stile. Ci sono essenzial-
mente tre scelte, a mio avviso, da rinnovare 
quotidianamente per mostrare un volto più 
fraterno: essere sempre inclusivi, prestare 

shutterstock.com



63

perche credere

attenzione a ciascuno e avere il coraggio di 
correzioni sincere. 
Spesso le nostre comunità ecclesiali hanno 
rischiato di essere circoli chiusi ed elitari, 
spazi riservati a pochi. Dovremmo invece 
spalancare sempre più le porte dei luoghi 
che abitiamo per far sentire ciascuno nel 
posto giusto, senza particolari requisiti. In 
questo l’Azione cattolica, da sempre, sce-
gliendo di essere un’associazione popolare 
ha intrapreso una strada reale di inclusione. 
Che sia un giovane o un adulto, un ragazzo 
o un anziano, un laureato o un lavoratore, un 
ricco o un povero in Chiesa deve potersi sen-
tire fratello o sorella. 
Ma poi non basta semplicemente far sentire 
tutti a casa, è necessario avere uno sguardo 
attento a ciascuno. Quando ero bambino mi 
ha sempre colpito un’anziana suora del mio 
paese che riusciva a ricordarsi tutti i nostri 

legami familiari e tutte le nostre presenze 
in chiesa. Insomma era un vero e proprio 
registro vivente (forse meglio dell’anagrafe 
comunale). Da bambino ero anche un po’ 
indispettito dalla sua apparente invadenza, 
oggi, da grande, mi rendo conto che era il 
suo modo per farmi sentire accompagnato 
e cercato; era il modo semplice di una don-
na ottantenne per dire che per lei ero im-
portante pur se un semplice bimbo. È vero, 
forse suor Amelia sarà stata un po’ troppo 
“scrupolosa”, ma mi chiedo quanto oggi riu-
sciamo a essere attenti alle singole persone 
a discapito delle nostre attività frenetiche e 
ben organizzate?
Un’ultima scelta radicale da compiere per at-
tuare uno stile fraterno nelle nostre comunità 
passa dalla nostra capacità di avviare auten-
tici percorsi di correzione fraterna. Non basta 
accogliere e prestare attenzione a ciascuno 
se lo stare insieme non serve a cambiare, a 
rinnovare la propria vita. La fraternità non è 
questione di marketing ecclesiale, ma di rin-
novamento profondo! È questa forse la parte 
più difficile per le nostre comunità. Spesso 
abbiamo paura di fare del male o di “per-
dere qualcuno” e, sia chiaro, non sbagliamo 
assolutamente a prestare attenzione a que-
sto! Sappiamo bene, però, che noi cristiani 
abbiamo un “manuale” veritiero per la corre-
zione fraterna, un luogo in cui poter rileggere 
le nostre vite, uno spazio in cui rigustare la 
bellezza di orizzonti larghi: il Vangelo.
Insomma sulla fraternità ci giochiamo la 
credibilità del nostro essere cristiani. Potre-
mo anche essere esperti delle cose sacre o 
delle parole ispirate, ma se non riusciamo 
a guardare nel fratello il volto crocifisso e 
luminoso di Cristo abbiamo bisogno di fer-
marci e di ritornare all’essenziale. Dopotut-
to Gesù lo dice con chiarezza: «Dove sono 
due o tre riuniti nel mio nome, io sono in 
mezzo a loro» (Mt 18, 20). ■g

shutterstock.com



la
 fo

to

SULL’ORLO DELLA GUERRA TOTALE, 

IL MONDO SI AGGRAPPA ALLE TRATTATIVE 

PER UNA PACE VERA E DURATURA

La speranza 
della pace

shutterstock.com



CEI22_Segnonelmondo_195x280_EXE_TRTR.indd   1CEI22_Segnonelmondo_195x280_EXE_TRTR.indd   1 28/03/22   09:4728/03/22   09:47






